# Divine Sovereignty and Human Responsibility

# 神的全權與人的責任

上森博士詳實豐富地引用聖經經文與獨太文獻,證明神至高無上的主權與人的广田**劇**場 型經的教導。他無懼地列出一些似乎相互牴觸的經文供讀者檢視。他也沒有迴聯 **些** 似以神為邪惡的終極肇因的經文。一路之上他為我們拆解光譜兩端的許多論據。**請像側** 為整個研究作了出色的摘要,將神學研究應用在教會的事奉與宣教上(第十 **學**)。

這是關於這個問題最平衡且最出色的論述。



# 全面且綜合性地檢視這個 困擾許多人的問題

1. 導論

# 第一部分 希伯來正典

- 2. 舊約聖經經文摘選
- 3. 舊約聖經中宏觀的主題

# 第二部分 兩約之間的猶太文獻

- 4. 《七十士譯本》的翻譯
- 5. 兩約之間的旁經與偽經— 非天啓文學
- 6. 兩約之間的天啓文學
- 7. 死海古卷
- 8. 他爾根與拉比作品
- 9. 約瑟夫著作
- 10. 結論性的說明

# 第三部分 約翰福音

- 11. 宏觀的層面
- 12. 約翰福音的救恩論

# 第四部分 神學的反思

13. 這張力的闡述

系列主編

--潘秋松-

# 譯者簡介

- 蔡 蓓 奧勒岡州立大學(University of Oregon)化學博士, 目前在馬利蘭州立大學巴爾的摩分校(University of Maryland, Baltimore)藥學系從事研究,也在改革宗 神學院(Reformed Theological Seminary)進修,曾合 譯《馬歇爾新約神學》
- 潘秋松 台灣成功大學歷史系畢業,在台灣牧會十餘年後赴美,目前擔任美國麥種傳道會總幹事,並且多年參與神學教育,常應邀至世界各地授課。著有《解析式新約經文彙編》,譯作達七十餘本,包括《約翰福音註釋》(D. A. Carson)、《羅馬書註釋》(C. E. B. Cranfield)、《聖經希臘文基礎》(William D. Mounce)等

神的全權 與人的責任

Divine Sovereignty and Ctl C-10532 卡森 著 蔡蓓、潘秋松 譯

# 神的全權與人的責任

作 者 卡森 (D. A. Carson)

譯 者 蔡蓓、潘秋松

出版者 美國麥種傳道會

地址: 1423 Maple St.,

South Pasadena, CA 91030,

U.S.A.

電話:(626)441-5543

傳真:(603)307-0243

網址: www.akow.org

電郵: info@akow.org

初 版 二〇〇七年十二月

版權所有・請勿翻印

Originally published in English under the title:

#### Divine Sovereignty and Human Responsibility

Copyright © 1981 by D. A. Carson

Chinese translation Copyright © 2007 by

A KERNEL OF WHEAT CHRISTIAN MINISTRIES

1423 Maple St., South Pasadena, CA 91030

1st Edition: December 2007

ISBN 1-932184-35-X

#### All Rights Reserved

Printed in Taiwan

09 10 11 12 年次 \* 刷次 10 9 8 7 6 5 4 3 2

美國麥種傳道會保有本書中文繁體字與簡體字版權



# Divine Sovereignty and Human Responsi ility

# 神的全權與人的責任

# CONTENTS

縮寫一覽表 7 第一章 導論 9

# 第一部分 希伯來正典 19

第二章 舊約聖經經文摘選 21

第三章 舊約聖經中宏觀的主題 37

# 第二部分 兩約之間的猶太文獻 71

第四章 《七十士譯本》的翻譯 73

第五章 兩約之間的旁經與偽經——非天啓文學 81

第六章 兩約之間的天啓文學 99

第七章 死海古卷 133

第八章 他爾根與拉比作品 151

第九章 約瑟夫著作 191

第十章 結論性的說明 207

# 第三部分 約翰福音 209

第十一章 宏觀的層面 211

第十二章 約翰福音的救恩論 279

# 第四部分神學的反思 345

第十三章 這張力的闡述 347

# 縮寫一覽表

下表不包括聖經、旁經、偽經、與拉比文獻,也不包括約瑟夫(Josephus)作品或死海占卷。在第一次出現之後,書名與論文標題有時會縮寫。除了最常見的之外,期刊名完整寫出,並未縮寫。如果首次引用約翰福音註釋書,就寫出全名,但之後只寫出作者姓氏。

- APAT Die Apokryphen und Pseudepigraphen des Alten Testaments, ed. E. Kautzsch, 1900
- APOT The Apocrypha uand Pseudepigrapha of the Old Testament, 2 vols., ed. R. H. Charles, 1913
- BAG W. F. Arndt and F. W. Gingrich (eds), A Greek-English Lexicon of the New Testament and Other Early Christian Literature, 1957
- BDB F. Brown, S. R. Driver and C. A. Briggs (eds), *A Hebrew-English Lexicon* of the Old Testament, (1907) 1955
- BDF F. Blass and A. Debrunner (eds), A Greek Grammar of the New

  Testament and Other Early Christian Literature, ed. and tr. R.

  W. Funk, 1961
- CBQ Catholic Biblical Quarterly
- DJD Discoveries in the Judaean Desert, 1955-
- DPP Dictionary of Philosophy and Psychology, 3 vols., ed. J. M. Baldwin, 1901-5

#### 神的全權與人的責任

- Ex. T Expository Times
- *The Interpreter's Dictionary of the Bible*, 4 vols., ed. G. A. Buttrick *et al.*, 1962
- ISBE International Standard Bible Encyclopedia, 5 vols., ed. J. Orr, rev. M. G.Kyle, 1930
- JBL Journal of Biblical Literature
- JE Jewish Encyclopedia, 12 vols., ed. I. Singer et al., 1901-6
- JTS Journal of Theological Studies
- NBD New Bible Dictionary, ed. J. D. Douglas, 1962
- Vov.T Novum Testamentum
- NTS New Testament Studies
- OED Oxford English Dictionary
- RB Revue Biblique
- RGG Die Religion in Geschichte und Gegenwart: Handwörterbuch für Theologie und Religionswissenschaft, 7 vols., ed., K. Galling et al.,. 1957-65
- SB H. L. Strack and Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch, 6 vols., 1926-61
- SM Sacramentum Mundi
- St.Ev. Studia Evangelica
- TDNT Theological Dictionary of the New Testament, 10 vols., ed. G. Kittel and G. Friedrich; ET by G. W. Bromiley, of Theologisches Wörterbuch zum Neuen Testament, 1964-74
- UBS United Bible Societies
- VT Vetus Testamentum

# 第一章

# 導論

# 問題的所在

神至高無上的主權和人的責任之間的張力(此後稱為「主權一責任張力」),是神學與哲學都努力要解決的問題。雖然面對這個張力的並不限於獨一神論宗教,「但因為純粹獨一神論宗教排除了宇宙二元論,且經常將神描述為既全能又良善,這使得這個張力在獨一神論宗教中更顯尖銳。本專題論文要探討的「主權一責任張力」議題是限於在獨一神論——事實上,是在基督教獨一神論——之內,而且神學性多於哲學性的探討。

「主權一責任張力」是個廣泛到幾乎不可能無所不包的問題。它位於與神的本性有關之問題的核心,也引發了關於人的「自由」的困難議題。它引起最普遍、也為大家所熟知的問題,就是,如果神有絕對至高無上的主權,我們從甚麼角度論到人的選擇和人的意志才是有意義的?一些經文強調神的超越性與全能,一些經文則論到神的後悔,我們要如何理解兩者之間的關連?「主權一責任張力」的形式如何影響神義論(theodicy)的問題?難道神必須被降低來配合人選擇的自由?難道為了強調人的責任的重要性,反而使神必須配合人?

F. Nötscher, 'Schicksal und Freiheit', *Biblica*, Vol. xl (1959), pp. 446-62 °

其實,這個張力比這些標準問題的範圍要來得更廣。基督教信仰的核心是道成肉身:神成為人。這個令人驚訝的宣稱,對於神至高無上的主權與人的責任之間產生了甚麼效應?或者反過來問,這個張力對於基督論的影響是甚麼?還有,既然耶穌傳講的信息充滿了神掌權的主題,我們可能要問,如何理解一位有絕對至高無上主權的神開始掌權,或是應許要掌權的意義?你可能會認為,神至高無上的主權已經預設神在全宇宙、並且永遠地掌權了,因此把末世性的掌權概念排除在外了。

問這些問題並不保證有簡單的答案。然而,神至高無上的 主權與人的責任之間的張力,不但包括如何理解救恩論的揀選 這個老議題,也和基督論與末世論交織在一起;在一開始就瞭 解到這一點是很重要的。並且因為這要廣泛處理神的本性以及 人的本質的問題,不可避免地會涉及有關人論和神論的議題。

坦白說,我懷疑有限的人能夠以快刀斬亂麻的方式處理這問題;至少我這個有限的人是不能的。「主權一責任張力」並不是一個待解決的問題,而是一個我們必須探討的架構。能認清這點已經是跨出重大的一步了,因為這就拒絕了那些把聖經之外的哲學架構強加在聖經資料上得到的簡單「解答」,或者那些把無助於研究者既有體系的聖經資料都排除在外的「解決方式」。探討這個張力,就是探討神的本性和祂對待人的方式。

然而,我們雖然不該太過隨便就採納一些簡化的「解答」,卻也不能輕易屈從於某一種觀點,即這個張力在本質上是不合 邏輯的。承認我們沒有足夠的圖塊來完成這幅圖畫,和說「這 些缺了的圖塊是屬於不同的圖畫,所以彼此毫不相關,就算我 們擁有它們也無法完成整幅圖畫」,是完全不同的兩回事。換 言之,在神學上以及解經上探討這個「主權—責任張力」,其中一部分的目的在於對這個問題進行成熟反思的價值;這樣的反思是要公正地處理這些資料,同時要避免受到「沒有理性」與「前後不一」的指控。

# 處理問題的進路

在辯論中,不同作者所用的專有名詞常有不同的意思,因此有必要在一開始就先定義清楚。在本書中,「預定」是指神對事件的預先命定,「揀選」是指救恩論上的預定。必須附加的一項警告是,這兩個專有名詞本身並沒有在救恩的本質上有預設的立場。因為根據這個定義,預定是指神預定,與「決定論」(determinism)是有所區別的,後者認定一切事在原理上是完全可以依照普遍自然律來預測的,但是並沒有把這個固有的結果歸因於神。<sup>2</sup> 在本書中,「責任」是指個人與(通常是)神的關係:人是對神有義務的,必須向神負責的。而這個關係是個人性的、且要負責任的,這就已經預設某種程度的真正自由;但是探討「自由意志」的可能進路,最好是歸納的方式。所以「自由」和「自由意志」就不列入基本的定義之中。

處理聖經經文資料的進路所採用的方法,往往會引起嚴厲的批判。首先,透過系統神學的進路經常會陷入一些危險,即

這是一個相當標準的區別:參 A. Flew, 'Divine Omnipotence and Human Freedom', New Essays in Philosophical Theology (London, 1955), pp. 160-1。對於決定論更複雜的哲學定義,見 R. Young, Freedom, Responsibility and God (London, 1975), pp. 39-41。

過早建構該「系統」、且未充分節制,或是忽略在聖經文獻中 該方法真正的變化與經文的重點,又或是強迫聖經寫作者對他 們根本不感興趣的問題做出過多的回應等。有些作者從所有的 經文中擷取出所有可能的結論,來強調或預設神無條件的主 權,然後建構一個系統,過濾掉或解釋掉任何其他的證據。就 方法論而言,這種手法和那些只專注在人的身上、人的責任與 選擇的作者,並無不同;根據他們的系統所得到的結論就是: 神的主權必然會在某方面受到限制,也許是祂的自我設限。3 不少人採納了聖經經文資料中所沒有的哲學架構。例如,藍賽 (I. T. Ramsey)使用過程神學的推論,把「主權—責任張力」 變成無關緊要的:「全能」成了「有限制的模式」, 神的主權與 人的責任之間的張力就成為一個「偽問題」了。陶納(W.S. Towner)的書中比較多告訴我們的,是他希望神如何處理惡的 問題,而非聖經經文給我們有關這方面的教導。還有,法瑞力 (J. Farrelly)主要採納經院哲學的方式,擷取巴搦派的托瑪斯 主義者(Thomists [Banezians])的強點,來對抗莫利納派 (Molinists)\* 派的觀點,但是面對聖經本文時卻輕輕帶過。4

第二個處理「主權一責任張力」在方法論上較弱的方式集中在字義研究。這些研究可以是寶貴的,但是容易遭到過分濫用。<sup>5</sup> 眾所周知的,希伯來文沒有表達「天命」(providence;或譯「護理」)的字根(可能最接近的是 *pqd* 在一些地方的用法:例如,伯十 12);但是這個概念本身是交織在希伯來正典之中的各個部分的。在舊約聖經中,揀選不只限於 *bḥr* 和 *yd<sup>c</sup>* 

莫利納(Luis de Molina, 1535-1600) 為西班牙耶穌會神學家,認為神賜給我們恩典,以得到適當的結果,同時預知我們將會出現的行動;不過,祂的預知是取決於我們的自由決定。

- I. T. Ramsey, Freedom and Immortality (London, 1960); W. S. Towner, How God Deals With Evil (Philadelphia, 1976); J. Farrelly, Predestination, Grace and Free Will (London, 1964)。其他當代系統神學家使用聖經用語傳達現代哲學/神學概念。其中尤其是 P. Tillich, Systematic Theology (Longdon, 1953-64), Vol. I, pp. 158-9, 300, 316=田立克著,龔書森、尤隆文譯,《系統神學》,第一卷(台南:東南亞神學院,1980); J. Macquarrie, Principles of Christian Theology (Longdon, 1966), pp. 302-4=麥奎利著,何光滬譯,《基督教神學原理》(香港:漢語基督教文化研究所,1998),他辯稱預定是指神一視同仁地揀選每一個人,「任其成為」「真正的存在」。巴特(Karl Barth)是一個特例,將在第四部分個別討論。
- ——個很好的濫用的例子是霍士達、馬施登著,楚珉譯,《神在人類歷史中的策略》(Monterey Park, CA:美國活泉出版社,1986) — R. T. Forster and V. Marston, God's Strategy in Human History (Kent, 1973)。遠勝於此的特別見於 B. B. Warfield, 'Predestination', Biblical and Theological Studies (Philadelphia, repr. 1968), pp. 271-333; G. Quell and G. Schrenk, TDNT, Vol. iv, pp. 144-92。

其中一方,參 H. Hoeksema, Reformed Dogmatics (Grand Rapids, 1966),還有較不那麼僵硬的,G. H. Clark, Biblical Predestination (Nutley, 1969)。反方陣營的例子,包括 S. Fisk, Divine Sovereignty and Human Freedom (Neptune, 1973),以及由 C. H. Pinnock 編輯的書 Grace Unlimited (Minneapolis, 1975)裡面的許多文章。

編按: 托瑪斯主義指十三世紀神學家阿奎那(Thomas Aquinas, 約1225-1274)的思想和後來宣稱是他後繼者的學派。巴揚派則是其中一個典型的流派, 指巴揚(D. Banez, 1528-1604)的追隨者。

這兩個字根;它是潛藏在一些主題中,如約、婚姻、雅威的子民等等。約翰福音從未使用希臘字 proorizein;但是預定的觀念同樣是在其中的。如此一來,字義研究雖然是很重要的工具,但即使是謹慎使用,作為適切探討「主權一責任張力」仍有其限制。

第三個方法是檢視某個構成部分「主權一責任張力」的狹窄主題。例如,有一些人針對舊約聖經中的揀選做了重要的討論。 這些研究非常有幫助,但是它們有時候會給人一種印象,就是一旦揀選的問題得到解決(至少作者自己滿意了!),張力就算解除。事實上,就如我們已經看到的,揀選只不過是「主權一責任張力」的一個面向而已,整個問題和其中的一部分問題之間的關聯,往往比所想的更緊密得多。還有,正因為這個張力既廣泛又延伸到各個層面,它可能在一些書卷中出現,雖然該書卷並未提到揀選的問題,或這較廣泛的問題中另一個特定的面向。

當然,這三種進路並不一定彼此排斥,也不一定是不好的 進路。但是,認清它們的限制使得本書採取一種不同的進路。

第一,我在新約聖經中只有詳細考慮約翰福音。在新約聖經中,約翰福音特別論到「主權—責任張力」的問題,僅次於

一些保羅書信。針對保羅書信的這個議題已經有詳細的討論, 也有不少專著論到這個議題;但是,雖然在過去三十年有大量 的文獻討論約翰福音,探討這個特定專題的卻是不多。因此, 就某方面而言,本專著是對於約翰神學研究的一項貢獻。

第二,我把約翰神學放在猶太背景的處境之下,在本書的前兩個部分來看舊約聖經以及兩約之間最易取得的猶太文獻。後者包括舊約的旁經和偽經、死海古卷、他爾根(舊約亞蘭文譯本)、和拉比文獻,還有約瑟夫(Joseph)作品。遺憾的是我必須排除撒瑪利亞文獻:這並不會影響我主要的論點,但若要妥適地把它們考慮進來,卻會使本書過於冗長。

第三,我試圖在每一部分的文獻中反思「主權一責任張力」的精華。有些古時的作者對神義論有興趣,其他的作者則完全沒有興趣。有些人關注神介入歷史終局的掌權,其他人則較關心現今如何回應祂,或是關注神將亞伯拉罕從吾珥帶出、以及將以色列子孫帶出埃及之恩召的重要性。再次重申,第四卷福音書中特殊的基督論和末世論,首先必須在該福音書本身的架構下、依照它們在其中的用法來理解。這些文獻中多方面的重點以及興趣,令我們得到一個重要的原則:那就是,在每一類文獻中試圖描述「主權一責任張力」時,我們不可堅持在其中尋找某些狹窄的主題。反之,我們必須盡量以該文獻為主,讓其在文本中表達「主權一責任張力」的內容。

這就導致兩個必然的推論。(1) 本研究不能被解釋為意圖 尋找約翰福音的背景,或是想對宗教歷史研究做出貢獻。當 然,就某一方面而言,就算只參照平行與對比的相關內容,研 究任何一類文獻整體有關「主權—責任張力」的主題,都會為

例如 Th. C. Vriezen, Die Erwählung Israels nach dem Alten Testament (Zürich, 1953); K. Galling, Die Erwählungstraditiones Israels (Giessen, 1928); H. H. Rowley, The Biblical Doctrine of Election (Longdon, 1950); P. Altmann, Erwählungstheologie und Universalismus im Alten Testament (Berlin, 1964)。

在其他類文獻整體研究相同主題提供亮光。但是,雖然我對約翰反映出他的猶太背景的程度和方式感到興趣,我並不想探尋出這個軌跡。(2) 現在就比較清楚,就正典而論,為何本專著主要限於處理約翰福音中的主題,一些篇幅處理舊約聖經,而較少篇幅留給新約聖經作者。要先在每一類的文體中把「主權一責任張力」的問題解開,才能繼續將我們從整個正典中發現的內容系統化;承認這一點,就必須有所限制——不然,這就會成為一部巨著了!

第四,儘管有這些限制,本研究的第四部分要將所蒐集的 聖經經文資料,應用在神的全權和人的責任之間的張力更廣的 神學與哲學向度。這樣做並非希望可以達成這個張力的某種完 整的神學,而是希望謹慎應用聖經處理這個議題的一個部分, 而能對這個張力的神學發展有所助益。

第五,為了達到精確,特別留意在每一組文獻中「主權一責任張力」各種面向的功能。例如:有些人因神的恩典蒙揀選,某位特定的作者是在怎樣的關聯處境下提出這個議題的?他從揀選引出甚麼功課?還有,依據預定論者的窯匠與陶土模式,從不同的文本中可以得出甚麼推論?人做選擇,這個事實是使人驕傲、或是激勵人做出正確的選擇?回答這些問題首先是描述性的工作。經由功能來左右本體論,經常會有誤導作用。<sup>7</sup>無論如何,在本研究中探究某些觀點與概念如何影響對

這些文獻的解釋,可以提供一有用的指導準則:那就是,如果 解釋這些概念的人並未(明顯地或暗示性)得到某些推論,我 們就應該要避免從不同的概念中得出這些推論。

17

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> 例如 Th. C. Vriezen,前引書,及 H. H. Rowley,前引書,將焦點狹窄地擺在舊約聖經中揀選的目的,從事奉的角度來理解它,結果把揀選縮減為完全是神偶然的選擇。

第一部分 希伯來正典

18

# 第二章

# 舊約聖經經文摘選

本章與下一章將會對希伯來正典中「主權—責任張力」作一綜覽。本章將焦點放在所選取的十二處聖經經文,神至高無上的主權與人的責任之間的某種張力交織在這些經文之中,只 行依靠極大的敏銳解經,方可避免此種張力。這十二處經文是 從許多有這類張力的經文中選取出來的,主要是因為它們是極 佳的例子,但也因為它們涵括了舊約聖經中各種文體類型的經 文。

下一章將不會針對少數的一些經文做詳細的研討,而是以 宏觀的視野來看舊約聖經。下一章會分為兩個主要部分。第一 部分是綜覽舊約聖經如何描述人的責任,而神似乎是被動地隨 機應變的(contingent);第二部分則綜覽舊約聖經中如何描述 神擁有絕對的主權,完全排除祂受到任何外在因素影響的可能 性。而本章的目的,並非提供正典傳統中「主權一責任張力」 發展的歷史,而只是要列出這個傳統本身的大綱而已。作者謹 慎地避免以單一有色眼鏡閱讀舊約聖經:畢竟,在智慧文學 中,「主權一責任張力」的影響因素與先知書或摩西五經中的 因素並不完全相同,並且在每一種文體之內,還有若干些微的 變化;不過無疑地,依然會發生過分簡化的情形。藉著不斷地 問各個不同的主題在它們所屬的文體中如何展現,可以減輕過 分簡化的一些危險。

# 創世記四十五 5~8,五十 19~20 (參:詩篇一○五 16~25)

約瑟以神介入掌管一個原本是邪惡的事件,來緩和他的哥哥們的恐懼,並給他們安慰。約瑟的論據是,如果他現在採取報復行動,就是掠取了神的地位(創五十19)。這並不是對於是非對錯不予判斷的一個簡單宣告。它的意義其實是表示:神在整個事件中有祂的美意,並且約瑟透過這樣的認知,也表明他心無怨恨。「約瑟在雅威的美意之中找到了充分的動機,以致他也能效法神的美善。

但是,如果在這些經節中把神至高無上主權的作為單獨抽離出來,並不能解決神的全權與人的責任之間的張力問題。一方面,說「差我到這裡來的不是你們,乃是神」(四十五 8)是誇張的說法:約瑟的哥哥們的確是要賣他的(四十五 5),用意原是邪惡的,約瑟並沒有減低這個醜陋的事實(五十 20)。經文並未顯示這些哥哥們是某種傀儡,以致可以逃脫他們的罪疚。另一方面,經文也沒有描繪神是事後為了減輕哥哥們的惡行,而採取補救的措施,使這惡行轉變為好事。<sup>2</sup>引用約瑟對他的哥哥們的話:「從前你們的意思(ḥāšabtem)是要害我,但神的意思(ḥāšabāh)原是好的」(五十 20)。在這個事件中,

參 G. von Rad, Genesis: A Commentary (Longdon, 1961), p. 427。

神和哥哥們各自有其角色和特定的用意;但是雙方的用意是分隔的。「神自己引導一切事,用意是好的:在深邃的隱秘處,神伊用人性中各樣的黑暗之事來成就祂的計畫,就是『要保全許多人的性命』(創四十五5起,五十20)。」<sup>3</sup>雖然哥哥們極力思要剷除約瑟,神卻極力要保全他們(和其他人)的性命。

## 何未記二十7~8,二十二31~32

然而,許多解經學者和系統神學家說神在這裡是把惡轉變為善: 例如 G. C. Berkouwer, *The Providence of God* (Grand Rapids, 1952), p. 91,他寫到神使惡「歪打正著」。當然,有一些舊約聖經經文 把神描寫為將人的惡「轉向」的那一位;但是這不是其中之一的 經文。

G. von Rad, *Old Testament Theology* (Longdon, 1962-5), Vol. 1, pp. 172f. •

### 十師記十四 4a

24

士師記十四章 4a 節的話語不能被視為後來附加的說明。 它們不但提供參孫父母之所以不悅(十四 3)的背景,也提供 了一個架構,他的謎語的意思就是在這個架構內呈現出來的。<sup>5</sup>

對於參孫的描述鮮少有正面健康的。在這段經文中,參孫 堅持要締結一個不正當的婚姻,也不例外。然而作者仍然能說 這事是出於雅威的,因為雅威<sup>6</sup>在找機會要對付非利士人。這 裡並沒有明顯想要將參孫漂白的用意;而雅威的屬性也沒有受 到抨擊。神以某種神秘的方式,自己站在參孫不良動機的背 後,並不是為了促進邪惡,而是要懲治非利士人;因為若沒有 隨後的輝煌成就,以色列人很容易就屈從於非利士人的影響。

## 撒母耳記下二十四章(參:歷代志上二十一1~7)

大部分的解經學者把撒母耳記下二十四章 1 節和歷代志上 二十一章 1~14 節連在一起,後者主要是論及從雅威而來的懲罰。我們並不清楚雅威向以色列人發烈怒的原因何在,雖然有 些人認為是與拔示巴事件有關。<sup>7</sup>大衛在此是如何犯罪,也不是非常清楚。然而,毫無疑問地,他下令數點人數的行為使他成為在道德上該受責備的(參:二十四 10、17)。神至高無上的主權並非用來減輕人的責任;大衛並沒有因為雅威自己<sup>8</sup>激動他去數點以色列人就減輕罪疚。「文句很清楚,不容懷疑……神激動人去作那事,然後祂處罰他們。」<sup>9</sup>我們可能會根據撒母耳記下二十一章 1~14節的模式,假設雅威在二十四章 1節的作為是司法上的;無論如何,雅威自己在道德上並沒有任何可責之處。但是,神至高無上的主權與人的責任在這裡是如何相關聯才是重點。一些觀點認為神至高無上的主權與人的責任

参 K. Budde, *Das Buch der Richter* (Tübingen, 1897), p. 99:以及 G. F. Moore, *A Critical and Exegetical Commentary on Judges* (Edinburgh, 1895), p. 328°

<sup>6</sup> 有一些學者主張十四章 4 節的「他」(《和合》作「耶和華」) 是 指參孫,而不是指耶和華。但是,作者的意思不太可能是說參孫 出去要向仇敵挑釁:參孫的興趣是贏得一位女子,而非處罰一個 民族。參,士師記十五章 6 節,在一個類似的結構下,最接近動 詞的名詞是作該動詞的主詞:「參孫,亭拿人的女婿,因為他(那 亭拿人)將他的妻子……。」

<sup>7</sup> R. A. Carlson, *David, the Chosen King* (Uppsala, 1964), pp. 203ff. 認為:在這裡說神的忿怒並沒有可知的原因,是「徹底誤解了」撒母耳記下十~二十四章的結構。他把二十一 15~二十三 39 這段連結經文末了的「赫人鳥利亞」視為重要的相關環節,提供了「一個充分的理由來解釋雅威在二十四章 1 節突然忿怒的原因」。K. Budde, *Die Bücher Samuel* (Tübingen, 1902), pp. 327-8,訴諸於一個不可能解決此問題的權宜之計,將整個撒母耳記下二十四章放在撒母耳記下二十一章 1~14 節之前。

<sup>《</sup>新美國標準版》(NASB)是說「它激動大衛不利於他們」—「它」的先行詞應該是雅威的忿怒。但是,把這個忿怒人格化不但不能提供解答(它仍然是雅威的忿怒),而且從撒母耳記上二十六章 19節來看也是不必要的。P. Dhorme, Les livres de Samuel (Paris, 1910), p. 441, 很久以前就正確地堅持, wyst 的主詞只有可能是雅威。」

<sup>9</sup> H. P. Smith, A Critical and Exegetical Commentary on the Books of Samuel (Edinburgh, 1899), p. 388 •

訴諸於歷代志上二十一章 1 節並不能幫助解決此問題。在 那裡,起來激動大衛去數點人數的是撒旦,而非雅威,這點使 得不少學者在其中看到了一個神學發展:歷代志作者「已經再 也無法忍受這個這麼大的神學張力了」。 <sup>10</sup> 不可否認的,是有 這樣的發展,也有不同的神學觀點;但是,宣稱將雅威改成撒 旦是那個發展的一部分,就令人質疑了。當然,單單看歷代志 上二十一章 1 節並沒有張力;但是,當早期讀者把撒母耳記下 二十四章 1 節和歷代志上二十一章 1 節放在一起看時,就會發 現將雅威改成撒旦,是和約伯記的頭兩章一樣地令人感到困 擾。<sup>11</sup>

有人認為,只要我們想起只有撒母耳記下二十四章提到建造聖殿的背景,就可以清楚明白觀點上的差異。單單這個事實,就足以將這個行動的緣起追溯到雅威自己:在現象界歷史舞台的背後,是神在隱秘地介入掌管,這一點清楚地顯示,選擇聖殿地點的那一位是雅威,而非大衛。這事最終的結果是個主要的救贖性命定,任何出於人的冒犯不可能成為如此宏大恩賜的終極啟動者。

#### 列王紀上八 57~60

所羅門在獻殿時的禱告(八 22 起)不斷強調,百姓有責任要悔改、並轉離他們的惡行。尤其從八章 31 節開始,向這位天和天上的天尚且不足祂居住的神(八 27)禱告,是祈求祂能以恩慈對待悔改的百姓。這樣的言詞清楚地把悔改的責任放在百姓的身上。

儘管如此,結論經文的語調卻有所不同。在八章 57~60 節裡面所祈求的是,神會在祂的百姓心中動工,使他們願意遵 行祂的道。當然,雅威使人的心歸向祂,並不構成個人可以怠 惰的藉口,反而應該成為激勵人全心委身與順服的動力(王上 八 61)。

列王紀上十一 11~13、29~39,十二 1 起(參:歷代志下十 15, 十一 4)

無疑的,羅波安的行為是愚昧、不成熟、粗暴、且無情的。不過,這整個的事件——包括羅波安的愚蠢——可以歸因於一個出於雅威的「轉變」(王上十二 15《新譯》;代下十 15「事」)。<sup>12</sup> 至少這裡交代了雅威的行動的部分原因:祂要應驗 祂藉先知亞希雅所說的話(十一 29~39)。這又是歸因於所羅 門的偶像敬拜(十一 11~13;參:出二十 5b=申五 9b),所以

G. von Rad, *Theology*,前引書, Vol. i, p. 318; H. H. Rowley, *The Faith of Israel* (London, 1956), p. 67 也類似。

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> 參 T. Willi, *Die Chronik als Auslegung* (Göttingen, 1972), pp. 155-6。

<sup>12</sup> 一般都認為,這個僅出現一次的字(王上十二 15 是 sibbāh mē cim yhwh;代下十 15 是 ne sibbāh mē cim ha z lōhîm)是一個從耶和華 而來的「轉向」,也就是一個「發展」(參:王上二 15b 中的動詞 sbb [《現中》「事情的演變」])。

雅威的行動有一部分是審判性的。這也進一步解釋了,為甚麼羅波安沒有反抗。但是這裡要指出的重點是,神在這事件中至高無上的主權、和羅波安那該受譴責的行為之間的張力依然存在。主權一責任張力肯定沒有因為耶羅波安後來發展的惡行(十四6起)得到緩和。

## 以賽亞書十5起

這段經文充滿了一波接一波的張力。一方面,雅威在列國之上的主權是以最絕對的語氣表達的。是祂差遣亞述來對抗祂自己的百姓,為了要懲罰他們的惡行。祂操縱列國,就好像人操作工具一般(十15);因此人若以為能獨立於祂之外而行事,是最自大傲慢不過了。一塊無生命的木頭能舉起「非木頭」嗎?有限的人如亞述能移動神嗎?

但這又帶我們到問題的另一方面去了。可能先知認為亞述超越了神所給她訂定的範圍(十7),但這至多也只是次要的一點。<sup>13</sup> 亞述最為罪大惡極的罪行是她那自以為可以獨行其事的態度。亞述王惡名昭彰的吹噓沒有承認亞述真正力量的源頭:雅威自己(十13起)。

如何分析雅威參與的部分與亞述參與的部分,是個尖銳的問題。顯然地,雅威使用亞述,這並不能帶給亞述任何誇讚;但是要像盧立(H. H. Rowley)那樣說:神選擇一個像亞述這樣的國家擔任懲罰性的任務,只是因為祂看到「他們心中的不法罪惡可以引到祂想要達到的目的」,<sup>14</sup> 這種看法是不恰當的。這裡所用的語氣並沒有顯示神是次要,而且會被動地受外在因素影響的。另一方面,加爾文(John Calvin)的警告是值得留意的:「我們絕不可認為神硬拉他們違反他們的意願,強迫他們做他們不願意做的事;而是神以奇妙而無可言喻的方式管理人所有的行動,以致他們依然能運用他們的意志。」<sup>15</sup> 事實上,亞述受到定罪的原因,是她意志核心中的自我誇大。從這段經文中,幾乎可以得到的結論是,只要亞述對雅威存一個謙卑的僕人之心,她就完全不會受到責罰。同時,雅威保證祂在以色列人的欺壓者身上的主權,使以色列人能以正確的眼光來看待他們受到的刑罰。

在這一個事件中,以賽亞能夠如此區分雅威和亞述參與的部分。這樣的區分與其說使整個事件成為兩方所參與的角色的一個總結,不如說是確認神在歷史中的超越和不屈從的主權,以及祂一切受造者(包括外邦諸王)的責任,就是要承認祂的主權:這一切並不能提供合宜且調和張力的解釋。我們必須將

部多學者過分強調這一點。除了其他學者之外,見 G. B. Gray and A. S. Peake, A Critical and Exegetical Commentary on the Book of Isaiah (Edinburgh, 1912), pp. 196f.; H. Wildberger, Jesaja 1-12 (Neukirchen-Vluyn, 1972), p. 396;以及尤其是 F. Huber, Jahwe, Juda und die anderen Völker beim Propheten Jesaja (Berlin, 1976), 這是他研究得到的主要結論。

H. H. Rowley, The Biblical Doctrine of Election (London, 1950), pp.
 124-8 °

Commentary on the Book of the Prophet Isaiah (Edinburgh, 1850-4), Vol. i, p. 352 °

亞述歷史性的作為和動機理解為重要的,這是她要受刑罰的根據;然而這個重要性並不是在神主權的範疇之外的。

這樣理解「主權一責任張力」的方式遍見於各處: 列王紀下十九 25;以賽亞書三十 28,三十七 22 起,四十四 24、四十五 13;耶利米書二十五 12 起,五十~五十一章。

### 耶利米書二十九 10~14

雅威應許:在以色列被擴七十年後要眷顧被擴到巴比倫的百姓,應驗祂的話,並將他們帶回應許之地。這一切都是出於為了他們的好處所訂的計畫,而非為了降災給他們(二十九10~11)。祂會被祂的百姓尋見,祂也會使他們得回產業(二十九14)。

但是,12~13 節卻將呼求、來到神面前、禱告、以及尋求的責任放在百姓的身上。的確,有些解經學者將這兩節經文視為鼓勵整個被擄時期的以色列民,要在屬靈方面、而不是在禮儀上追求神,因為聖殿已不在他們當中了。但是,論證的思路比較符合這裡的解釋:二十九章 13 節的「尋求」與「尋見」最自然的關聯是二十九章 14 節的「被尋見」。在 14 節中,雅威的自我顯露,祂出於恩典的決定,要被祂的百姓「尋見」,顯然是與被擄時期的結束有關。這樣,再一次地,神的行動要求回應,這並不是宿命論;雖然神的作為並不隨著人的呼求與尋求而起舞(參:上文對利二十 7~8,二十二 31~32;王上八 57 起的解釋)。

# 耶利米書五十二3(參:列王紀下二十四19~20)

有些學者堅稱:這處經文不可能是指雅威的怒氣是西底家作惡的原因。但我們最好承認,不論措辭看起來有多麼古怪,《馬所拉文本》(Masoretic Text)傳達給人的「印象是:神的怒氣是猶大猖獗不法的原因,而非結果」。<sup>16</sup> 這個想法並不比撒母耳記下二十四章 1 節起(上文)更困難;而且,就像在那個情況裡,神的行動最可能的是審判性的,基於他們早先一長串不法的清單。

這個研究的關鍵點是:在西底家的悖逆上,神這一面與人那一面之間的張力。作者認為這悖逆是不可避免的:雅威在背後。但是雅威的屬性仍然不受玷污;祂的作為是公平公正的。同時,西底家的行為並非傀儡的、被動的動作,而是被描述為「耶和華眼中看為惡的」(五十二 2)。正確地理解,西底家遭遇災難性的潰敗,理由在於他自己的罪咎;而他即使面臨迫近的災難,仍然持續行在罪中,其理由是雅威的怒氣。因此,神的主權為在極大痛苦中的被擄之民提供了一個終極地位的向度,也向未來的世代發出嚴正的警戒。

<sup>16</sup> R. K. Harrison, Jeremiah and Lamentations (London, 1973), p. 190 (參:哈理遜著,《耶利米書、耶利米哀歌》〔台北:校園,2001〕,202)。完全相同的概念也出現在撒母耳記上二章 22~25 節,那裡說以利的兒子們「不聽父親的話,因為耶和華想要殺他們」。 見 M. Tsevat, 'The Death of the Sons of Levi', Journal of Bible and Religion, Vol. xxxii (1964), pp. 355-8。

## 約珥書二32(《馬所拉文本》三5)

這裡要強調的是本節經文一開始的「凡」字;最終是雅威在呼召人。最後一行的「而」(中文譯本皆未譯出)是解釋用法的 waw:同一個群體以不同的方式界定出來。很諷刺的是,這個不同成為某些解經學者曲解這張力的主要因素,他們堅稱最後一行是後來才加上去的。在 ûbaśś ridim (「在剩下的人中」;直譯「在餘民中」)中的介詞 b 並非暗示雅威只從這些餘民中呼召一些人。而是說,它和它的平行句 b har-siyyôn ûbîrûšālayim (「在錫安山耶路撒冷」)有相同的意義:這裡都是指神運作的範疇。如此一來,所有呼求雅威之名的人都會蒙拯救—也就是說,雅威所呼召的所有人。

#### 哈該書一 12~14

32

一方面,百姓回應哈該的講道,並且順服雅威(一12);而另一方面,雅威自己激動領袖們和百姓的心。「激動……的心」表示一個人的心靈被激發到一個地步,以致願意去執行某個任務(參:賽四十二1;耶五十9;拉一1、5;代上五26;代下二十一16)。「雖然哈該的講道帶來極大的衝擊,使得人家一致決定要恢復修殿的工作,他並不居功。那是主自己的作為。……在領袖們和百姓願意回應的背後,有主默默的作為,祂以祂的靈為他們創造了樂意的態度。」<sup>17</sup> 這樣,雖然一方面

百姓的順服是蒙雅威賜福的條件,然而,百姓絕不可以自己的順服為誇口,因為是雅威激動了百姓的心。雅威在他們中間動工,這個事實成為對百姓的鼓勵(參:二4起)。

#### 詩篇一○五 24~25

以色列經常讚美神是一切事物背後的終極原因。在這段經文裡,詩人宣告雅威<sup>18</sup> 不但使以色列比他們的敵人強盛(一〇五 24),也使敵人的心轉去恨祂的百姓。把 *hāpak*(「祂使……轉」)當作不及物動詞(《呂譯》「敵人的心轉而……」)是有可能的;但是從上下文來看,在一連串令人印象深刻的動詞中,雅威都是最為主動的主詞,最合理的是接受《馬所拉文本》標註之母音表明的主動語態。常有人認為:造成這恨意的,在神那一面只是祂讓以色列民生養眾多;<sup>19</sup> 埃及人出於嫉妒與害怕

<sup>17</sup> G. Baldwin, *Haggai, Zechariah, Malachi* (London, 1972), pp. 42-3 = 包德雯著,劉良淑譯,《哈該書、撒迦利亞書、瑪拉基書》[台北:校園,1998],41-43。

這裡以及接下來的經文的主詞是雅威(參:第 7 節)。有鑑於一長串經文的主詞都是雅威,達戶(M. Dahood, *Psalms* [New York, 1970], Vol. iii, p. 59)建議:這裡的  $m^e$  od 必須視為表示狀態的(stative)形容詞,「至大者」,以提供一個明顯的主詞;但這種觀點不但沒有幫助,也沒有說服力。達戶所謂的平行經文(詩一〇九 30)也有同樣的問題。有幫助的討論見,H.-J. Kraus, *Psalmen* (Neukirchen, 1961), Vol. ii, p. 721。

<sup>19</sup> 例如, C. F. Keil and F. Delitzsch,前引書, Vol. iv, p. 153。S. R. Hirsch, *The Psalms* (New York, 1966), Vol. ii, p. 240,也是贊同將之看為不及物動詞的(參:王下五 26);但是他為了避免把動詞視為主動語態,竟然說主詞是「這」或「那事」;也就是說,百姓的增長扭轉了埃及人的心。

而以恨回應。但是,從這篇詩篇的語言來看,這種看法太簡化了(亦參:出四21)。詩人盡力強調雅威在整個事件中無條件的主權。若把任何邪惡與雅威相連,當然會令他很驚恐;但是他仍然堅稱:雅威不但在這些災難與出埃及這齣戲的背後,祂也是那齣戲的舞台安排者。這樣,無限的主權成了詩人更寬廣頌讚的一部分。

# 結語

到目前為止,我們的注意力只集中在一些選取的經文,神的主權與人的責任在這些經文裡有相當的張力。我也已經指出了:我們會發現同樣一個事件在兩處或多處地方處理時也有相同的張力。我還可以指出更多的例子。一個例子是西宏的被毀,神使他心中剛硬,好叫這希實本王可被毀滅(中 30~31),不過在現象上來看,是由於希實本王自己不信任以色列造成的(士十一19~20)。另一個例子是在申命記十七章 14~17 節;撒母耳記上八章 4 節起,十章 24 節起;何西阿書十三章 9~11 節裡討論的君主制的基礎。

自從現代批判學興起,許多學者滿足於鑑別資料來源,然 後建構他們的神學,卻忽視(例如撒母耳記上的)編輯者心中 鋪排的架構與神學。在這個特定的例子中,這些年來,一直都 有少數的學者在處理撒母耳記上的經文時將編輯者的神學牢 記在心,有一些學者達到的結論是,畢竟掃羅如何昇到王位並 沒有兩種不同的記載。<sup>20</sup> 一般而言,希伯來正典現存的經文是:至少有一些所謂的 難題,可以從神的主權與人的責任之間宏大的張力來處理。一 方面,在一切事物的背後看到雅威絕對的主權,而另一方面, 雅威又保持足夠的距離,使祂能夠要求祂的百姓負責任,並依 此審判他們,這樣的觀點不認為在敘事中有任何不能克服的矛 盾。

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> 尤其可見 E. Robertson, 'Samuel and Saul', Bulletin of the John

神的全權與人的責任

36

# 第三章

# 舊約聖經中宏觀的主題

提出了在一些特定經文中浮現出的張力之後,現在需要整體性地來看希伯來文正典,並觀察人的責任以及神的主權是如何交織在這些經文中的。我們會得到的結果是,相同的張力以不同的形式呈現。即使這個張力很少被直接提出,經文經常是預設這個張力的存在,而且不只是在表面上的。

# 人是有責任的

# 1. 人面對很多的勸勉與命令

這點是很清楚,幾乎不需要提出來的。從在伊甸園的第一條禁令(創二 16~17)起,接著有對個人,像是挪亞和亞伯拉罕的命令—不論是建造方舟的命令,或是在神面前做完全人的命令(創六 13 起,十七 1~6)——到對聖約之民陳述出來的誠命,這些都預設了人是有責任的。這些指令包括了,建造會幕的細節,和可被接納的敬拜禮儀,還有較廣的「道德」誠命,特定的民事法規,以及「要聖潔」這個涵括性廣的命令。神的要求觸及生活的每一個層面,而不是只有從生活中抽離出來的敬拜而已,這是為了要使祂的百姓有別於周圍的列族列國(參:出二十 3 起;利十一 44~45,二十 7~8,二十二 31~33;申十 12~13,十二 29~31,十四 1~2;賽五十六 1;拿一 2;彌六 8;瑪三 10;詩一一九 1~3 等等)。

還有,聖經勸勉人要尋求主:先知們特別重複這個主題(例如,賽五十五6~7;摩五6~9;番二3)。會幕本身被設立,就是要作為人可以尋求雅威的處所(出三十三7)。中命記勉勵百姓要相信,在他們悖逆且神已經轉離他們之後,若他們尋求神,仍能再次尋見神(申四26~32,三十1~3)。神對於那些尋求祂的人,必存美善的心意(拉八22~23)。亞撒很直接地被告知,「你們若順從耶和華,耶和華必與你們同在。你們若尋求祂,就必尋見;你們若離棄祂,祂必離棄你們」(代下十五2)。詩篇也經常傳達相同的信息(例如,一〇五4、四五18)。

# 38 2. 聖經吩咐人要順服、相信、選擇

神可以揀選亞伯拉罕並且應許要賜他大福;但是亞伯拉罕的確相信了這應許(創十五4~6),並且順從神的聲音(創二十二16~18)。在出埃及記裡,以色列人答應要順服神(出十九8,二十四3~7)。的確,他們也屢次「按照神的吩咐」而行(例如,出十六34,三十八~四十;民八20,九8、23,三十一31),甚至是甘心樂意的(出三十五5、21)。以色列被告知要選擇耶和華(申三十15~19;書二十四14~25;上十八22),而他們也真地這樣做了(書二十四22);反之、當他們事奉鄰邦的異教神明時,那是他們選擇了那些神明(上十14)。他們嚴正的許願(例如:民二十一2;土十一30~31)。擺在百姓面前的有兩條道路(參:利二十六1~45;中二十八章,三十15~20;詩一篇),而那帶來祝福的道路、是由人的悔改與順服而定的。同樣的,在人的關係之中,是有某些選擇

的自由的(例如,民三十六 6)。所有的這些情況都預設了人的 責任。

# 3. 人犯罪並悖逆

從第一次的悖逆開始,舊約聖經中的每一頁,都沾滿了各樣可能想得到的過犯。人類所想盡都是罪惡;而除了大洪水之前的人以外,這樣的描述(創六 5)也可以正確地適用在其他的人身上。聖經用盡了各樣的語言,將一些特定的人或時期的可憎之處毫無保留地顯露出來(例如,創十八 20~21;出三十二 7~14;民十六 3~35;士十九~二十章;申一 26 起,九 22~24;王下十七 34~41;賽一 2 起,三十 9 起;耶二 13 起,五 3,六 16~17,四十二 10 起;結八章,二十二章;何二 7,四 2、7、13)。百姓「敗壞自己」(出三十二 7),或是行他們眼中看為對的事情(士十七 6,二十一 25)。如果人不必因他們的所是所為負責任的話,這樣的語言就不合滴了。

# 4. 人的罪要受到神的審判

人在神面前有責任,並不只是個抽象的概念;他們是要向某一位負責的。神是全地以及列國的審判者,人最終是要向祂交賬的。審判的主題在整個舊約聖經中一再出現。雅威是以嚴厲的處罰對付罪的。即使在舊約聖經中的某些部分,神的審判並不都是直接且立即的,這並不能削減這個主題的重要性,反而是加強並預備末世性審判的確定性。(參:創六~八章,十八25;出二十三7,三十二7~12、26~35;利十1起;民十一1起,十六3~35;申三十二19~22;書七章;十二11起,

三 5 起,四 1 起;撒上二十五 38~39;撒下二十一1; 王下十七 18 起,二十二 15 起,二十三 26 起;賽十四 26~27,六十六 4; 耶七 13~14; 結五 8 起,二十五~二十八章;鴻三 1 起;該一 9~11; 亞七 12~14; 詩七十五 6~7,八十二8,九十六 10;傳十一 9,十二 14。)當作者們強調神是長久忍耐、不輕易發怒時,越發加強了人的責任(出三十四 6;民十四 18;珥二 13;拿四 2;詩八十六 15,一〇三 8;尼九 17)。简言之:神的審判預設了人的責任。

## 5. 人受神的試驗

40

雅威宣稱祂想要知道人心中的意念,這種神人同形法 (anthropomorphism)的語言,往往用來表達神對人的試驗(例如:創二十二 12;出十六 4;申十三 1~4;士二 20~三 4;代下三十二 31);但是這並不是一成不變的(例如:詩十一 5,一〇五 19)。從引用的這些經文例子中可以清楚看到,神的試驗可以是針對個人或是祂的整體百姓。這樣的試驗並未保證其結果:亞伯拉罕通過了祂的試驗,希西家則失敗了。有些試驗是出於神,因為祂的百姓先前所犯的罪而施行公正的管教(例如,士二 20~三 4)。無論如何,這些試驗不可避免的,是關乎受試驗者的順服與忠誠,並且預設了他們有責任要具備這樣的美德。

# 6. 人領受從神而來的獎賞

這一點和前面兩點是重疊的。畢竟,審判也可以被視為負面的獎賞;舊約聖經中對於那些通過試驗的人則有正面的獎

賞。我們在這裡就是要處理這些正面的獎賞。亞伯拉罕領受的福分是由於他的順服(創二十二 18)。被奴役的以色列人當中的接生婆,因為敬畏神而得到神賜福(出一 20~21)。神向祂的百姓保證,如果他們順服神,雅威的榮光就會向他們顯現(利九 6);如果他們遵行律法,就必存活(十八 3~6)。迦勒得到特殊待遇,因為他專心跟從雅威(民十四 24; \* 書十四 9、14)。神會趕出剩下的迦南人,但是百姓必須順服神(書二十三 4~9)。倘若百姓回轉歸向雅威,承認他們的罪,神就賜福他們(耶三 12~22,七 3~7、23~28)。百姓若在十一奉獻與供奉的事上忠心,神就傾福裝滿他們的倉庫(瑪三 10~11)。先知講道的許多內容都論到對於更大福分的期待,這福分是取決於人們的順服與否(例如,賽五十八 10~14;耶七 23;亞六 15)。這些應許若非預設人的責任,就顯得荒謬不堪了。

# 7. 人的責任可以是出於神的主動

不論舊約聖經中的揀選有甚麼涵義(見下文),我們都可以很清楚地看見,雖然神的揀選為以色列人帶來了極大的特權,卻「也加給他們莫大的責任與限制,當他們棄權時會引來傷害。」」這就是出於雅威的揀選帶來的責任了。先知們特別指出,隨著雅威揀選的特權,對於祂的百姓連帶的是更多的要求。不錯,雅威是列國的審判者;但是阿摩司堅稱,事實上,正因為雅威只「認識」以色列,這尤其是他們要承受特別且緊

<sup>\*</sup> 編按:原著誤作「民十一32」。

H. H. Rowley, Faith, p. 63;並比較他的 Election, pp. 45ff.。

迫審判的理由(摩三 2)。以色列面對的責任,並不光是出於神在列國中單單揀選了他們,更出於伴隨著揀選而來的是必須對神忠誠。律法一旦頒佈下來,效忠雅威與順服律法就幾乎是不可能區分的了。因此,遵行雅威所有的命令,這個責任是基於、也是出於神對以色列的揀選。(參:出十九 4~9;申四 5~8,六 6 起,十 15 起,十一 7~9;何十三 4;爾三 2。)

智慧文學從不會降低到屬世普通常識的水準,部分原因是雅威的要求經常和其他一些的(雖然沒有明說是出於雅威)要求交織在一起,更是因為在後者的情況中,已經預設了敬畏雅威是智慧的根本(參:箴九 10,十六 7~12)——根據申命記以及之後的理解,這位雅威的命令,總是出於為了祂的百姓的好處(申六 24)。2 出於神的恩典而來的特權從未削減責任,而是加強責任。

# 8. 人的禱告不只是展示品

神命題式的說話是舊約聖經作者們一致的認信。但是神和 人之間的交往,也涉及人對神說話。<sup>3</sup>人向神發聲說話,絕非 事先設定好機械人的錄音;它乃是出於頌讚神的敬拜,絕望中 的呼喊,因得到援救的感激,為有需要者的祈求。人是有位格的,是要負責任的,在他的代求與祈求的禱告中表現得最清楚 不過。

這一類的禱告有些是事先計畫好,甚至是非常強烈的(例如,王上八46起;代下七12~22)。其他的則是絕望中的呼喊(例如,出三十二7~13、31~32;書十11~14)。有一些禱告蒙神正面回答(例如,創二十五21;士六36~40;王上三6~9;王下二十1~6;賽三十八章);還有一些直截了當地被神拒絕(例如,耶十四11,十五1~2;撒上十五35~十六1)。有些禱告凸顯了罪的悲慘(例如,出三十二章;申九25起),另一些禱告則凸顯了雅威的偉大與祂對以色列的愛(例如,書十12~14)。無論如何,人能在向神禱告中獲得回應,這就預設了人是有責任的,而且人是有相當程度的自由的;因為這樣的語言描述的是人格的相互作用,而非機械式的決定論。

# 9. 神呼籲人悔改

被擄前的先知們一致地表明,雅威不喜悅惡人死亡,雅威呼喚人,要求人回轉歸向祂,以逃脫那因他們自己的悖逆所帶來不可避免的可怕後果。祂若擊打祂的百姓,並非祂所樂意的。(參:賽三十 18,六十五 2;衰三 31~36;結十八 30~32,三十三 11;何十一 7起。)即使用盡一切可能的神人同形法的方式來理解,所得到的結論都是,人是要負責任的被造者;而雅威對於他們的悖逆,是以恩慈、甚至痛苦的忍耐相待,當懲罰他們時,雖有忿怒,也是極為勉強的。

多 G. von Rad, Wisdom in Israel (London, 1972), pp. 62f.; W. Eichrodt, Man in the Old Testament (London, 1951), p. 23 = 埃柯特著《舊約中的人觀》(台南:東南亞神學院); F. D. Kidner, 'Wisdom Literature of the Old Testament', New Perspectives on the Old Testament (Waco, 1970), p. 118。

<sup>3</sup> 尤其見 Th. C. Vriezen, An Outline of Old Testament Theology (Oxford, 1970), pp. 176ff.。

# 10. 結語

傳道者告訴我們:神造人原是正直的,人卻尋出許多「巧計」(傳七 29)。一般而言,當人犯罪時,神從某方面來說是不在其中的。這種模式使神和罪之間保持了一定的距離,在神拒絕罪人之時尤為明顯,這樣的拒絕罪人並非令神成為被動的回應者,而是強調祂神聖審判的確定性(尤其從神的全知這個角度來看時,例如:賽二十九 15~16;耶十六 17~18)、或者犯罪者真正的罪咎(例如:撒上十五 23b)。而另一方面,當聖經暗示(從某個角度來說)神是人某個特定的罪的原因時,必然還有其他因素牽涉其中,最明顯的就是祂使人剛硬的審判,或是祂全權之手掌管救恩歷史中重要的事件。

\* \* \*

能觀察到上述各種主題如何在舊約聖經書卷中運作,對我們是有益的。聖經吩咐我們選擇雅威,以及神給予人們和列國的各樣試驗,並不是要叫人從形而上學的角度來界定人自由的本質與限制,而是要命令我們委身、認同並順服神。當人做了正確的選擇時(例如:書二十四22),這選擇就成為持續對神忠誠、以及不斷丟棄想要侵入我們心中之偶像崇拜的動因。同樣地,信靠順服得到的正面獎賞(例如,創二十二18;出一20~21;民十一32;書二十三4~9)也成為更深並持續順服神的動機,而不是成為一旦得到獎賞就誇口的理由。蒙神喜悅的行為,頂多只能在有些祈求中成為要求伸冤與求神稱許的根據(就如有些詩篇—例如:三十四,六十九,七十九,一〇九,一三七等篇;亦參:尼五19,十三14、22、31),但是,

即使在這些情況下,都沒有任何出於自信的誇口。當有些語言用在神身上,好像祂會受到外在因素影響時,這並不能令我們導出結論說,神有本體論上的限制:例如,論到祂的長久忍耐,是為了要強調人的罪大惡極(民十四 18),襯托出人的渺小(耶十五 15;詩八十六 15),這也是值得我們稱頌祂的一項屬性(出三十四 6)。同樣地,神呼喚人悔改,突顯出人的邪惡,使神的忿怒顯為公義(例如:耶三 22;結十八 30~31,三十三 11;何十四 1),甚至可以視為祂愛的度量,因此也是祂為了祂的百姓採取單方面行動的證據(例如:賽三十 18~19;何十一 7~9)。

# 神有至高無上的主權

如果舊約聖經的作者們在整個舊約聖經中預設了人的責任,那他們更是預設而且堅決強調神至高無上的主權,甚至在 所見的現象似乎與此信念背道而馳時,他們依然堅守此信念。

# 1. 神是一切的創造者、擁有者、及統治者

神不但創造一切(創一~二章;賽四十二 5;詩一○二 25; 尼九 6 等等),祂所造的一切都是好的(創一 31)。當以色列人 歌頌讚美神的時候,就想起祂是天地的創造主這個事實,總是 給百姓帶來莫大的安慰(詩一二一 2,一二四 8)。所以,在聖 經中讀到神是天地的擁有者(創十四 19、22;詩八十九 11; 代上二十九 11~12),或是聽到雅威堅稱萬有都屬於祂時(出 十九 5;申十 14;伯四十一 3),一點都不令人感到希奇。與這 個概念相隨的,就是雅威的全能。如果雅威創造了天地,祂就

接下來的就是,神既然在全地擁有至高無上的主權,祂就 掌管萬國(詩四十七8~9,六十6~8,八十三17~18等等)。 萬國都屬於祂(詩八十二8),這是非常合理的。的確,當以色 列人的命運落入最黑暗的深淵之時,她的先知們最清楚地看 見,雅威在所有外邦勢力之上擁有至高無上的主權,這個真理 成為他們的安慰。但以理書二,四,七~八,十,十一~十二 章的精華就是,這位至高者掌管人的王國(四25)。對雅威而 言,萬民只不過是水桶中的一小滴,天平上的微塵,微不足道 (賽四十15起)。被擄前的先知們特別教導到,雅威「睡起或 召出外邦之民亞述人、埃及人、敘利亞人、非利士人到歷史的 舞台上,是要使用他們做祂的器皿……(並且)這些脅迫以色 列民的外邦之民被雅威興起,是為了要執行祂在祂的選民身上 的計畫。」4(參:賽七18,九10~11,十5~6、26,耶二6 ~7,二十七4~8,三十一32;何二17,十一1,十三4;摩 二 9~10,三1,九7;彌六3 起等等。) 我們很容易可以找到 更多的例子。雅威指派了耶戶與哈薛的任務;興起利汛與比加 對付以色列;召出亞述王;派遣瑪代對付巴比倫,還有非利士 人和亞拉伯人對付猶大家(王上十九 15~17; 王下十五 37 和 賽九 10~11;賽七 17 起和十 5,十三 17~19;代下二十一 16 ~17)。這些外邦勢力並非僅是用來做毀滅的工作:古列和波

斯被興起,卻是要使以色列歸回到她先祖之地(賽四十五1起; 拉一1)。

雅威大可以審判列國列民(詩六十七 5),因為祂不但是全能的,祂也是全知的。祂的全知經常是與祂急迫審判的確定性與透徹性有關的(例如,賽二十九 15~16;耶十六 16~18;結十一 2、5;詩一三九 1 起;箴五 21,二十四 2)。雅威已經定意要審判萬國,誰能使祂的手轉回呢(賽十四 26~27)?

世上沒有任何神明像以色列的神(申三十二 36~43,三十 三 26~27;賽四十 10 起)。雅威在天上立定祂的寶座,祂的王 權統管萬有(詩一○三19)。所有的生命氣息都倚靠祂;祂若 收回他們的氣,他們就死亡歸於塵土 (詩一○四 27~30)。人 的偶像是無能的;而居所在天上的以色列之神,卻在受造宇宙 的任何範疇裡隨祂自己的意旨行事(詩一一五 3,一三五 5~ 6)。所以,人一切的日子都由神所定,就不足為奇了(詩一三 九 16; 箴二十 24)。當然也沒有人能以智慧或謀略敵擋祂(箴 二十一30)。雅威擁有絕對至高無上的主權(賽四十三13,四 十四 24~27; 傳三 14,七 13~14; 但二 19~22,四 31~32、 34)。無論是風,災難,富足—都在祂的掌管之下(例如,出 十五 10;賽五十四 16;耶四十七 7;摩三 5~6;哀三 37~39)。 聖經上很少說,「下雨了」(摩四7接近此說):人們會說神使 雨降下(詩六十五10;伯三十六27,三十八26)。約伯記更是 強化了神對於人和自然界掌管的細節(伯十四5,二十八24~ 27,三十八8~11、33;參:賽四十12、26;耶五22,三十一 35~36; 拿一17,四6起; 詩一○四9~10,一四八3起; 箴 八 27)。「以色列人也是知道受孕與生產,江河流向大海,以及

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> J. Lindblom,前引書,p. 324。

自然界的循環這些事的。但是這樣的知識並不會制止他們說『祢(是)主』。即使有了這些知識,以色列人依然仰望這位不改變的永活之神。」。機運被排除了;而如果我們在某處讀到,某事似乎是與機運有關的事件,它還是沒有脫離神的引導(撒上六9,二十26;王上二十二34;得二3;代下上八33)。所以,如果用抽籤來尋求雅威的心意時,「在教導上,它是被認知為是在祂的掌管之下的」(箴十六33;參:書七16,十四2,十八6;撒上十19~21;拿一7)。6

擁有這樣全面的絕對性主權,雅威預言未來將要發生的事,以及祂對那個未來之事的掌控,兩者之間始終很難有清晰的區分(比較:創十五 13~16,二十五 22~23,四十一16、25、32;書六 26以及王上十六 34;賽四十六 8~10,四十八 5~6)。祂所命定的事一定會成就。

神行事的方式是以非常多樣的形式呈現的,不能以單一的形式來限制。雅威有時以戲劇性的方式介入歷史,像是帶來十災(出五章起),從天降火(王上十八38),或強迫西拿基立和他的大軍不戰而退(賽三十七章);但是,「令人驚訝的是,神的目的往往不需要祂激烈地介入就能達到。」<sup>7</sup> 祂使用掃羅和他的軍隊,以實現祂要對付亞瑪力人的誓言(撒上十五2~6);

或者更微妙地,祂在示劍人與亞比米勒的衝突之間掌權,雖然 他們並不知道,最終雙方都被殲滅。由於亞比米勒對他的弟兄 所犯的罪、以及示劍人可恥的協助,雅威給予他們這個恰當的 懲罰。

神在歷史中的掌管有其目的,這樣一位全能又全知的有位 格者,不可能是透過無意識或是反覆無常的方式來治理全地 的。林伯隆(Lindblom)在探討被擄前先知時強調這一點:

先知們對於歷史的看法,與其他東方民族不同之處,並不在於雅威是否在歷史中行事,而是先知們認為以色列的歷史是依據一個固有的計畫,由道德原則指導的,有協調性的歷史。在歷史的一開始就有揀選的這個事實……。隨後一連串的事件,都是基於這個歷史事實的後果;這個歷史序列最終的目標,則是揀選這個概念的完全實現。其他古代民族並沒有此種歷史觀。8

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> G. C. Berkouwer, *Providence*, p. 92 •

B. B. Warfield, 'Predestination', pp. 48f. •

G. C. Berkouwer, *Providence*, p. 92°參 G. Von Rad, *Theology*, Vol. i, pp. 51f., 他指出:這些敘述體經文的目的有許多都取決於一個神學片語或子句,顯明雅威掌管一切的手。

J. Lindblom,前引書, p. 325; 參: pp. 323-6。也可見 K. Galling,前引書, pp. 92f.; U. Cassuto, 'The Beginning of Historiography among the Israelites', *Biblical and Oriental Studies* (Jerusalem, 1973), Vol. i, pp. 7-16; 尤其還有 J. L. McKenzie, *A Theology of the Old Testament* (Garden City, 1976), pp. 135-44, 他看到以色列的史料編纂在系列事件中有其清晰合一性的初步概念。這種進路必須與另一種進路作出明顯的區分,後者宣稱以色列的歷史編纂是以線性時間觀而非循環式時間觀為假設,巴雅各(J. Barr, *Biblical Words for Time* [Longdon, 1969], pp. 143-51)對後面這種進路有正

正如箴言所說,「雅和華所造的各適其用,就是惡人也為 禍患的日子所造」(箴十六 4)。不論 yôm rā fāh(「禍患的日子」 或「災難的日子」)是指惡人遭難作為懲罰,或是指他們所行 之惡(參:賽五十四 16),「一般的意義是:在神的世界中,至 終沒有不正中標的的結局。」 「祂決定一切人、事、物受造的目的。在這世界中沒有一樣人、事、物是沒有目的的……。」 10

除非雅威控制了人的心思與情感,我們很難去設想,怎麼可能甚至連歷史中的細節都在祂的控制中。而事實上,舊約聖經的作者們毫不猶豫地,就是用這樣的方式與用語來描述事件的發生的。雅威藉著令各民族驚恐來控制他們(例如:創三十五5;出二十三27;申二25;撒上十一6~7)。另一方面,祂使祂的百姓在埃及人面前蒙恩惠(出十二36;參:但一9)。還有,祂使入侵的軍隊以武器互相擊殺而被毀(土七22)。甚至有一群人願意跟隨掃羅,也是出於神感動他們的心(撒上十26)。人的意念與決定經常是直接歸因於神的決定(例如,撒下二十四1;賽十九13~14,三十七7;箴二十一1;拉一1,七6、27~28;尼二11~12)。換言之,我們可以這樣想:

# 2. 神是那有位格的終極因

舊約聖經中的人物經常能明辦,在看起來只是現象界的事

件, 其背後有神的手在掌管。「聖經本身並不否認在事件的背 後是一連串的原因所造成的,但同樣地,聖經通常也不會將事 情都歸因於不當的突發理由,而阻礙其推理。這就直接跳到一 位擁有神性的起因,萬有從祂而來,萬事也藉祂的旨意而發 生。」<sup>11</sup> 舉例而言,人的繁衍是雅威的作為(例如:創四 1、 25,十八13~14,二十五21,三十1~2;申十22;得四13)。 當約瑟的哥哥們驚訝地在他們的口袋裡發現被歸還的錢財 時,他們認定這是神所作的(創四十二28)。使埃及馬車車輪 脱落的是雅威(出十四25);示每的咒罵(撒下十六10~11) 以及拿俄米的憂傷(得一20),背後的終極原因都是出於神。 在以斯帖記一書中,即使是從頭到尾沒有明確提到神這個字, 我們依然可以看到這樣的戳記。不論作者心目中其他的目的是 甚麼(像是為了在妥拉之中沒有規定的筵席的設立,提供背後 的歷史背景),「當讀者跟著敘事文讀下去的時候,作者的寫作 技巧使讀者毫不懷疑,他正在觀察神的天命的運行,最終清楚 顯示的是,聖約之民是不會被摧毀的」。12

要找到適切的字或詞來表達神的「終極地位」是困難的。 關鍵點在於祂的作為是如此滿有至高無上的主權,而且是鉅細

確的批判。

<sup>9</sup> F. D. Kidner, The Proverbs (London, 1964), p. 118 = 柯德納著,潘秋松譯,《箴言》, 了道爾舊約聖經註釋(台北:校園, 1995), 141。

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> A. Cohen, *Proverbs* (Hindhead, 1945), p. 103 •

<sup>11</sup> J. A. Motyer, *The Day of the Lion* (London, 1974), p. 97。見以下重要的觀察: J. Pedersen, *Israel: Its Life and Culture* (London, 1940), Vols. iii-iv, pp. 486-91。

<sup>12</sup> R. K. Harrison, *Introduction to the Old Testament* (London, 1970), p. 1099。同樣地,有人認為:路得記其中的一個重要主題是關乎人衛的揀選與誕生,這個論點頗具說服力,例如 O. Loretz, 'The Theme of the Ruth Story', *CBQ*, Vol. xxii (1960), pp. 391-9。

靡遺的:在每一個細節,在人所處的世界中所發生的一切,至 少要有祂的許可才可能發生;反之,如果祂要攔阻某事,則那 事連發展都不可能。除非雅威建造房屋並看守城池,房屋建不 成,看守的人也枉然儆醒(詩一二七1)。若雅威與他們一同作 戰,全軍都不必害怕(申三22);但是當雅威拒絕與他們同去 時,他們就潰敗(書七1起)。

有大量的聖經用語預設了雅威的終極地位。雅威堅稱「我 賜給你們地土,非你們所修治的(書二十四13);祂對大衛說, 「我從羊圈中將你召來……,立你作我民以色列的君」(撒下 七8)。戰爭停止,是出於雅威要使祂的百姓休息(撒下七1; 參:詩一四七12起);以斯拉和他的同伴們能快速而平安地抵 達耶路撒冷,是因為雅威施恩的手幫助他們(拉七9;參:尼 二8; 詩一二一2)。雅威賜力量使人得貨財(申八18); 事實 上,連各種農作物的生長、以及農夫務農的知識也是從祂而來 的(賽二十八23起)。尤其在審判的事上,直接地提到終極審 判在於雅威(賽十21~23;耶十六16,二十5,二十一3~7; 結七9,十一7起;彌二3;鴻二13;番一2起;等等)。不過, 沒有一處比自然詩篇更清楚論到雅威的終極地位(十九,三十 三,八十九,一〇四,一四八篇)。因此,從一個角度而言, 神蹟並沒有證明神介入日常運作的規律之中。神蹟只不渦是指 神在特定的時刻,使某事不按照祂通常讓它發生的方式發生。 舊約聖經中的信徒並不會把神蹟看為一種「突破」,是新而令 人驚奇之神的作為(例如:出三十四 10;民十六 30;賽四十 八 6 起)。

如此透徹地把一切事實都歸因於神,以至摩西毫不避諱地

在申命記二十九章 4 節說,以色列的遲鈍也是因為雅威沒給他們明白。作者的意思不是說雅威吝於給予,更不是把罪過歸給祂;然而,舊約聖經的作者們毫不猶豫地表示:雅威自己以某種神祕的方式(這個神祕性確保祂自己不致被控訴為惡)成為許多惡的「終極」原因。

例子不勝枚舉,這裡只能提出一些。米該雅對於天庭的描 述、以及選擇一個必能達成目的之說謊的靈(王上二十二 19 ~22;代下十八18~22),激動大衛作惡(撒下二十四1),出 賣約瑟到埃及為奴(創五十20),差派惡魔行使指定的任務(例 如: 十九 23 起;撒上十六 14,十八 10),約伯記的序言,先 知特定的言語就不說了(例如:「災禍  $[r\bar{a}^c\bar{a}h]$  若臨到一城, 豈非耶和華所降的嗎?」摩三 6; 參:賽十四 24~27,四十五 7),這些都必須密切注意。雖然這些例子大部分都與神的審判 有關(亦參:耶六21;結三20),有關約瑟的記載卻不是如此。 無論如何,有太多的例子,使我們無法把神至高無上的主權看 成一種能在驚險的最後關頭救人出虎口取得勝利的、令人稱羨 的能力。「一個必然的看法就是,神不但挽救了一個處境,而 且該處境也是由祂的決定造成的。不但是補救的過程,連那需 要補救的處境都可以追溯到祂旨意中的那個決定。」13 這樣一 種的世界觀並不是唯尊一神論(henotheism)的看法,而是一 種非常純正且紮實的獨一神論(monotheism)信仰。

J. K. S. Reid, 'Determinate, etc.', A Theological Word Book of the Bible (London, 1950), p. 65=黎加生(A. Richardson)編,湯張瓊英、朱信譯,《聖經神學辭彙》(香港:基督教文藝,1966),134。

當然,與此同時,聖經也說神會永久管制祂百姓的心思意念。有時候祂的百姓祈求祂這麼作。這樣的表達,在期盼新約來臨的先知們當中尤其普遍(參:耶三十一 31~34,三十二 40;結十一 19~20,三十六 22 起;番三 9~13;等等),但是肯定不是只限於這種架構之中(例如:代上二十九 17~19)。

既然提到新約,就要談談舊約聖經的末世論。我們已經注意到:在舊約聖經中,歷史往往是被視為有目的性的。不論是被擴前或是被擴後的先知們,這種觀點隱含的就是,他們期待雅威會以劇烈高潮式的方式介入,以至於會帶來一個新秩序(例如:耶三十一章;何二章;還有比較困難的經文,如,賽二章,七19起,十一章)。這樣的盼望並非表示神在現今沒有採取救贖行動,而是指明祂救贖行動的最大彰顯(包括審判)還在未來。除此之外,並未深入探討有關神至高無上的主權在現今、與在將來的執行二者之間的關連性;舊約聖經對於這些問題的沉默,導致後來相當多的猜測,正如我們將會看見的。

雅威是聖潔的,擁有至高無上的主權,對於祂的選民滿有特別的關懷,並且也是親身介入掌管人們的事務。這樣對神的看法會令祂的百姓感到困惑,從人的觀點是可以理解的,似乎雅威是嚴酷的(得一 20~21),不公的(伯三章起),或是沒有好好考慮其他民族之邪惡的(哈巴谷書;詩七十三篇)。這就引發了像在以賽亞書六十三章 17節中的吶喊:「耶和華啊!你為何使我們走差離開祢的道,使我們心裡剛硬不敬畏祢呢?求祢為祢僕人、為祢產業支派的緣故轉回來」(亦參:賽六十四 7~8)。

# 3. 神與揀選

我們應該注意,神的天命在揀選之中獨特的彰顯。舊約聖經中,以色列人的信仰是建立在一個信念之上,即以色列人是雅威的選民,而這是基於兩個互補的事實:揀選亞伯拉罕(創十二1起,十七1起,十八17~19),還有出埃及以及賜下應許之地供他們立國、建立家園(出三6~10;申六21~23;結二十5;詩一〇五篇;參:賽四十三1)。14 當雅威揀選這民族時,祂也同樣地揀選了那土地,作為祂特別關切的地方(申十一12),作祂自己的土地(利二十五23);祂特別揀選錫安山,耶路撒冷,作為祂特定的居所(亞二11~12,三2;詩七十八68起)。

雖然亞伯拉罕是蒙揀選的,並非他所有的子孫都享有相同的特權:以撒被選,而以實瑪利則沒有(創十七 18~21);雅各在出生之前就比以掃蒙愛(創二十五 23,二十八 14;瑪一 2;賽四十一 8 起;詩一三五 3~4)。即使在以色列之中,也是由

然而,奎爾(G. Quell, TDNT Vol. iv, p. 159)持不同看法,他主張的觀點是揀選國王先於揀選百姓。這種看法已不再流行,雖然艾爾特曼(P. Altmann, Erwählungstheologie)又使之以不同形式死灰復燃,他認為:以色列意識到自己是被揀選的,乃是源自於大衛和所羅門的輝煌統治。其他人比較謹慎地指出:出埃及事件並不構成揀選傳統的產生,因為這個傳統的各個層面都已存在了,參 H. J. Zobel, 'Ursprung und Verwurzelung des Erwählungsglaubens Israels', Theologische Literaturzeitung, Vol. xciii (1968), cols. 1-12, 尤其是 col. 8; G. Hasel, The Remnant (Barrien Springs, 1972), pp. 153f.。

神選擇突出的領袖:如,摩西(出三章;民十六5、7、28);祭司亞倫(民十六40,十七18起);利未人(申十八5;代下二十一11起);有技藝的巧工比撒列和亞何利亞伯(出三十一2、6,三十五31~34);約書亞(民二十七16~21);負責分地為業之人(民三十四16起);大衛(撒上十三13~14;撒下六21;詩七十八68、70,八十九19~20;二十五篇;代上二十八4~10);眾先知—例如:耶利米,還未被造在腹中已被神「所曉得」<sup>15</sup>(耶一5)。

揀選以色列,不但意味著,與周圍列國相比較,以色列必須有所不同,是特別聖潔,被分別出來歸屬雅威(出十一7,十九4~6;利二十23~26;申十14~15,十四2;賽四十三21;詩三十三12,一三五4;等等),更意味著:雅威使用其他列國成就祂在以色列身上的美好目的,以增加祂的百姓的數目來對列國設限,為她犧牲他人,並且因為他們對她的殘酷,而對他們有更嚴厲的處罰(例如:申三十二8~9;賽四十三4;耶五十一5~10;亞一14~17)。即使是當雅威攙扶祂僕人古列的手(而不是發嘶聲叫他來,好像祂對亞述那樣,賽五26),祂這樣作的目的還是為了祂的百姓以色列(賽四十五1~5)。

這樣,以色列似乎就有其中心地位,從某個角度來說是具有排他性的。這可從一種普世性的(例如:賽十九23,六十六23;詩八十六9,九十六10)、直接關聯於揀選本身的口氣而

得到舒緩:萬國要因神揀選亞伯拉罕而蒙福。<sup>16</sup>「揀選亞伯拉罕……其用意是作為一個特定的途徑,來達到一個普世性的目的。」<sup>17</sup>

揀選以色列,並不是就放過以色列背道的問題或是因此造成的被擴,因為神的「剩餘」之民是很清晰的既定概念。有一些經文特別值得注意,在那些經文中,這個概念是先知末世論的一個固定的神學用語(例如:彌四7單獨使用 *\$^2erît*[「餘民」〕;參:二12,五7;賽八16~18)。

從百姓的背約而推論說揀選本身是由百姓的回應來決定的,這樣的看法是不正確的。在約二十多年前,孟登豪(Mendenhall)針對約的主題寫了兩篇具有過渡意義的重要論文,從那

<sup>15</sup> 這裡所用的 yāda<sup>c</sup> 明顯地是指揀選:參:摩三2;何十三5;G. Quell, *TDNT*, Vol. iv, pp. 147f.。

<sup>5</sup> 艾爾特曼(P. Altmann,前引書,隨處可見)因刻板地維持揀選與普救論的區隔,錯誤地排除以色列蒙揀選與宣教有關的任何看法。因此,他的研究因為不適切地考慮「普救論」的語意範圍而有瑕疵。揀選並非必然排除宣教,宣教也不必然包括普救論。然而,我們要記得:在舊約聖經中並沒有很清楚地指出以色列有系統地使外族人歸信的「宣教」行動:參 A. Martin-Achard, A Light to the Nations (London, 1962),隨處可見。

<sup>7</sup> G. Vos, Biblical Theology (Grand Rapids, 1948), p. 90=霍志恆著,李保羅譯,《聖經神學》(香港:天道書樓,1988),91 頁。很遺憾地,有些人—尤其是盧立(H. H. Rowley, Election,前引書),還有符瑞增(Th. C. Vriezen, Erwählung,隨處可見)—一誇大了以色列被揀選的這個特定目的,甚至排除了其他的可能。為了把任何可能擁有特權的排他性減到最低,他們強調一個事實:揀選就包括使命。但是,這樣的區分是人為的。蒙神揀選就包括了特權與使命。

以後,大部分舊約聖經學者都認為西乃之約是根據當時的宗主 國條約的模式設立的,是雅威強加此約在祂那些雖然願意、但 是要負責任的藩屬國身上。18 一般而言,只有藩屬國那一方才 有可能違犯條約,並且必然會帶來宗主國的忿怒。同樣地,先 知們堅稱揀選與立約並不必然保證保護; 相反地, 他們只要背 叛,就一定會受到懲罰。因為這是與雅威的選民所立的約,揀 選與立約是重疊的:不過不論是在本質上或是範圍上,兩者並 不是完全等同的,因為餘民才被視為以色列直正的延續者(賽 四十一8起,四十三4起;耶五十一5;等等),他們構成了神 真正的選民(賽六十五 8~10;摩九 8~15)。因此,「選民」(歸 回的餘民)就成了比所有的「聖約之民」更小的一群;只有前 者才能享有新約(耶三十一33,三十二37~40,/1十5;參: 賽五十五 3)。只有這一群較小的忠信與公義之民才是被揀選之 民(賽-21~26,四20,十20起)。19

這個餘民群體之所以是餘民,並不是出於他們自己的敬 虔,而是由於神的作為。是雅威自己建立新約,也是祂自己要 賜給那約的繼承者一個敬畏祂的心(耶三十二40)。是祂要賜 給人肉心,澆灌下祂的聖靈,召聚屬祂的歸祂所有(耶三十一 31~34; 結十一 16~21, 三十六 22~32; 等等)。 祂會篩選以 色列民,並除掉祂百姓當中的犯罪者;但是祂一定會重建餘民 (摩九8~15)。聖經中不斷地強調雅威要做的事。重建就是神 要賜生命給枯骨(結三十七章)。約的確被破壞了;但是雅威 行事不是僅僅為了百姓或是餘民,更重要的是為了祂自己的 名:因為祂是不改變的,所以雅各之子沒有滅亡(瑪三 6;參: 結二十 9~10、14,三十六 22~32)。這表明神揀選的旨意是 確定的,因為它們是出於神的。

如此,揀選的重點有所轉移,轉向個人化,且只有在其最 終完滿實現之時,才能算是應驗了神對以色列的應許。「揀選 的原則在對國家的層次上被廢棄了,卻持續在對個人的層次上 有效。」<sup>20</sup>

這樣,我們(例如,在被擴前的先知書裡)看到了雅威對

G. E. Mendenhall, 'Ancient Oriental and Biblical Law', 和 'Covenantal Forms in Israelite Tradition', 分別發表在 Biblical Archaeologist, Vol. xvii (1954), pp. 26-46 和 pp. 50-76。

當然,這是和西乃之約有所不同的:參 H. Ringgren, Israelite Religion (London, 1966), p. 117。當爾尼·賴特 (G. E. Wright, God Who Acts [London, 1952], p. 21) 說「神把祂的選民和祂自己綁在 一起,一方面是藉著愛與恩典的偉大作為,另一方面則是透過 約,祂的旨意就彰顯在這約中」(也可參:他的 The Old Testament Against Its Environment [London, 1950], pp. 54-60), 他正確地描述 了舊約聖經思想的一些線索;但是當餘民成為主要的主題時,不 能就把選民和聖約之民劃上等號。關於這整個問題,見 G.

Hasel,前引書,pp.256ff.; 還有 W. E. Müller and H. D. Preuss, Die Vorstellung vom Rest im Alten Testament (Neukirchen-Vluyn, 1973), 隨處可見。

<sup>20</sup> G. Vos, Biblical Theology, p. 93=霍志恆著,《聖經神學》, 94頁。 這就提供了一個基礎,讓保羅後來可以區別享有特權的揀選和得 到生命的揀選:「因為從以色列生的,不都是以色列人」(羅九6; 參:十一 28)。參 J. I. Packer, NBD, p. 359=《聖經新辭典》,上 冊(香港:天道,1993),422。

祂百姓的愛和雅威對祂百姓的忿怒之間的張力,是從環繞著揀選與立約之間種種的概念迷陣而來的。<sup>21</sup> 讀者總是能看出,以色列是必須為她自己的背道與不忠負完全責任的;但是,即使是在神顯出祂的忿怒並懇切呼籲他們悔改時,讀者也從來不會得到神受到挫折以致祂的目的受到阻撓的這種印象。在這裡就引進了兩方面的區分:神現在的與將來的百姓之間(約之更新的主題),還有神的真假百姓之間(餘民的主題)。不過,雖然有這些區別,神揀選的目的還是得以保存,絲毫不受影響。事實上,我們幾乎會得到一個結論:神揀選的目的對於這些區別的造成具有不小的影響。

當舊約聖經的作者們為了神的揀選追溯任何特定的原因時,最終得到的結果總是追溯到神那不受約束的、無條件的、無可比擬的愛。埃柯特論到舊約聖經中的揀選如此說:「因為這是一個無可逃脫的事實:在舊約聖經中,神的愛是絕對自由且無條件地作選擇的;愛臨到千萬人中的一個人,並且,無論那人多麼不完美,這愛依然以忌邪、排他的方式臨到他。」<sup>22</sup> 亞

伯拉罕就是典型的例子。揀選的主題是如此強烈,甚至在亞伯拉罕得罪亞比米勒時,結果卻是亞比米勒必須要求蒙揀選的亞伯拉罕禱告(創二十章)。申命記也特別強調,雅威揀選以色列為子民,並非因她優於其他民族(申七6~11),也非因她的義(申九4~6),而是當她還在悖逆中違抗神的時候,完全是出於祂那自由的、擁有至高無上主權的、揀選的愛(申四32~40,七6~11,十14~15,二十三5;參:結十六6)。23當我們考慮到餘民時,明顯地可以看到相同的現象。餘民之所以是餘民,「不在於那些被拯救者有任何的素質,而是出於神拯救的行動」(創七23b,四十五7;王上十九18;摩五15)。24我們可以從那些論到餘民之罪的經文裡,最清楚地看出這一點(參:賽四4;耶五十20;結九8,十一13;彌七18;番三12~13;亞十三8~9)。餘民能逃離審判,完全是出於神的恩典。

揀選的反面就是棄絕。在舊約聖經中,表達棄絕的方式通

J. Bright, Covenant and Promise: The Prophetic Understanding of the Future in Pre-Exilic Israel (Philadelphia, 1976) 得到了類似的結論:他賦予先知們頗富創意的角色,因為他們努力處理摩西一西乃傳統與大衛一錫安傳統之間的張力,前者強調以色列有責任要守約中的律法,後者則無條件地應許要賜福。我的進路基本上是略微修改了林伯隆(J. Lindblom,前引書,pp. 315-21)提出的論點。

Eichrodt, *Theology*, Vol. 1, p.286。亦參 L. L. Walker, "Love" in the Old Testament: Some Lexical Observations', *Current Issues in* 

Biblical and Patristic Interpretation (Grand Rapids, 1975), pp. 277-88 °

<sup>23</sup> 參 F. J. Helfmeyer, 'Segen und Erwählung', BZ, Vol. xviii (1947), pp. 208-33, 他要讀者注意舊約聖經中神的賜福具有區別性的深遠意義:「賜福挑選,抓住,選擇,委任,產生一個優越的地位,並且促使順從」(p. 222)。亦參 N. H. Snaith, The Distinctive Ideas of the Old Testament (London, 1944), p. 139:「我們必須接受一個觀念,即神的選擇連同它必然會有的排他性,不然的話,我們只好接受一種論及神的愛的教義,是聖經沒有教導的。」

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> V. Herntrich, TDNT, Vol. iv, p. 203 °

常是某種的剛硬。<sup>25</sup> 最有名的情形就是法老的例子。有八次說 到是神使法老的心剛硬(出七3,九12,十1~2,十20,十 27,十一9~10,十四14~15、17),但是也有簡單地說到他 心裡剛硬(出七13~14,八15),還有他硬著自己的心(出八 32,九34)。當然,如果以後者來解釋前者,是過於武斷的(反 之亦然),尤其是因為有些提及神使他剛硬的經文,裡面注入 了目的論的要素:雅威使法老的心剛硬,是為了要消滅他,並 且彰顯祂的大能(出七3,十1~2,十四14~15、17)。

但是法老肯定不是唯一的例子。雅威使人心裡剛硬,以便 毀滅他們,這並非不常見的(例如:申二 30~31;撒上二 24 ~25;結三十八 10、16~17、21;何五 6;代下二十五 20)。 雅威的確發命令,要使祂的百姓心蒙脂油,耳朵發沉,眼睛昏 迷(賽六 9~10)。但是,在這類的情況下,舊約聖經的作者們 似乎都預設了這就是他們該得的審判;而其他地方,則是將自 己心硬描述為該受譴責的行為,而且這人是要負道德責任的 (亞七 11;箴二十八 14)。無位格的決定論可能會導致隨意的 剛硬;但是在舊約聖經中的剛硬,其背後是那一位呼籲「你們 不可硬著心」的神(詩九十五 8)。

神在聖約之民以外也有祂的僕人(例如:古列,拉一1; 賽四十四 24~28;尼布甲尼撒,耶二十五 7~9、13~14,二 十七 4~8;尼布甲尼撒和他的軍隊得到埃及作為工價,結二十 九19~20;等等);由於這個事實,有些人會做出錯誤的推論,使得揀選的重要性模糊不清。盧立稱這種現象為「沒有立約的揀選」。<sup>26</sup> 但是這種用語是不恰當的,不只是因為我們已經看到的,這些在聖約之外的僕人,其作用僅僅是為了成就神在以色列人身上的旨意,而且也是因為揀選這個詞一直是保留給聖約之民、以及「從以色列自己的地位而來之聖約中的職位」。<sup>27</sup> 這些非以色列人作為神的僕人,他們的存在給我們看到的重點是神至高無上的主權涵蓋的範圍。特別提及這些經文,是要確認雅威在列國中至高無上的主權。

## 4. 神被輕忽

在舊約聖經中,與神至高無上的主權相關聯的一種最特殊的情形是,個人和民族被雅威帶領去成就一些事,他們卻沒有承認那事是出於神的手,他們必須為此向神交賬。法老所領受的信息是,因為雅威使他為大,而法老卻以為是他自己的成就,雅威就要使他降卑(結三十一7~10;參:結二十九章)。尼布甲尼撒知道:他沒有承認神至高無上的主權,以及他的傲慢,都是得罪雅威、且在祂面前當受處罰的(但四章),伯撒沙則因為沒有學到這相同的教訓而遭毀滅(但五21~23)。雅威擁有至高無上的主權,人應該承認這點,卻因他的自滿自足而不承認。因此,人必須知道:雅威只與虛心痛悔的人同住(賽

F. Hesse, *Das Verstockungsproblem im Alten Testament* (Berlin, 1955),提供有幫助的分析,尤其是其中牽涉的用語和隱喻 (pp. 7-30)。

<sup>26</sup> Rowley, Election,前引書,第五章。

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> J. I. Packer, *NBD*, pp. 358-59=《聖經新辭典》,上冊(香港:天道,1993),420-24。

六十六 1~2)。

當我們記起以色列對神的讚美時,他們「輕忽神」這個該受譴責的事就更加顯著了。最能始終一貫地表達神行動(在揀選上,正如在其他行動中)的「終極地位」的,莫過於以色列人對神的讚美。不承認雅威的終極地位——沒有讚美祂的終極地位——並不是真正脫離神的統治而獨立,而是公然地悖逆神,是一個被誤導的自我獨立宣告,人是要為此負責的。如此,神至高無上的主權的絕對性、以及人的責任的真實性,就交會在人有義務存感恩謙卑的心,承認神至高無上的主權上了。

## 5. 結語

神是真正對一切事物擁有至高無上主權的處置者,這個觀念一貫地交織在整個舊約聖經之中,即使舊約聖經並不常對主權一責任張力做出明顯的反思。整體而言,舊約聖經中那位擁有至高無上主權之神的一切行動,必須有別於將神和世界切割開來的自然神論(deism),有別於視世界是由神和他者所分別掌控的宇宙二元論有所區別,有別於那主張一個直接且機械式、或一個非位格控制的決定論,後者將人的責任完全勾銷了;這也有別於非決定論和機遇,這兩者否定一位擁有至高無上主權之神的存在或合理性;更與根本把神等同於世界的泛神論是截然不同的。<sup>28</sup>

然而,在舊約聖經中,神至高無上的主權並沒有免除人的

責任。不過,在舊約著作中,卻附加了對神的另類描述,從而加上了某些限制,或者至少是加上某些限定條件。其中最明顯的,可能就是論到神「後悔」的經文。而在眾多的經文之中,又以創世記六章 6 節;撒母耳記上十五章 10、35 節(但是請看十五 29!);阿摩司書七章 3、6 節最為突出。在古近東文獻中,找不到類似的作法,是經常用這個詞語來描寫神的。29 這種用法有多少是屬於神人同形法的語言,是很難說的(我們會在第四部分討論)。可以肯定的是,舊約聖經的寫作者們怎樣論到有慈愛的神和忿怒的神,也同樣論到那有至高無上主權之旨意與能力的神,還有會「後悔」的神。或許,從阿摩司書的經文(摩七 3、6),我們不該認為阿摩司的禱告迫使神改變了祂的心意。反之,如莫德(J. A. Motyer)所說:

神有永久不絕的忿怒,就是聖潔本性面對悖逆與不潔的自動回應。但是同樣永恆不變的是,祂定意要為祂自己接納、拯救、保存一群的百姓……。因為我們無法將有關神本性的這兩股啟示統合起來,神只好滿有恩慈地把這真理屈就於我們所能表達的程度,而說祂自己會「後悔」。30

無論如何,不論這種意圖合成的方式是否能被接受,重要的是

<sup>28</sup> 参 J. I. Packer, *NBD*, pp. 1050f. = 《聖經新辭典》,下冊(香港: 天道,1996),442-43。

Jorg Jeremias, Die Reue Gottes: Aspekte Alttestamentlicher Gottesvorstellung (Neukirchen-Vluyn, 1975) °

<sup>30</sup> J. A. Motyer,前引書, pp. 156f.。

要記住,不論神至高無上的主權有多麼浩大且發人深省,舊約聖經中的這位神絕對不只是擁有至高無上的主權而已。

還有,當舊約聖經的寫作者們論到神做了某些事的時候, 未必是指人就只是好像無生命的工具,任意讓神在他們身上做 任何事。神賜孩子,但是夫妻需要行房才能得到。雅威清理迦 南之地(申七22~24),但是百姓還是必須爭戰。「次要原因」 這種理解型式仍然有待探討;但重要的是我們必須知道,無論 這種理解模式多麼成功,在舊約聖經中,人必須為自己的所是 與所為負上真實的責任。鑑於這個事實,解經者在理解神與人 之間的關係時,絕不能採取刻板機械式的模式。

雖然我們的確能在許多例子中看到,雅威就在各樣行動的背後,我們卻要留心一些重要的區別。神在邪惡行動的背後,不同於祂在良善行動的背後。照著舊約聖經作者們所理解的,神是聖潔、公正、公義、良善、長久忍耐的(創十八25;利十一44;賽六3,六十一8;番三5;詩五4,十一5,一四五17;伯三十四10~15等等)。神所造的一切都「甚好」(創一31)。當人犯罪時,神與祂的百姓之間是保有一定的距離的。贖罪祭是必須的;而祂自己可能和他們脫離關係,以致於拒絕稱他們為祂的百姓(例如,出三十二7~14)。神在人類罪惡中的終極地位,常常被認為是神懲罰的一部分,或至少是將要懲罰前必要的一步(例如:耶五十二3)。它也可以形成神的一個與救恩歷史相關聯之長遠計劃的一部分——不論是懲罰非利士人(士十四4\*),或是選擇聖殿的地點(撒下二十四1起)。但是,有

些時候,舊約聖經的作者們又很謹慎區別哪些是神所為,哪些是人所為(例如:結十一 16、21;詩七十八篇;傳七 29)。沃爾茲(P. Volz)<sup>31</sup> 因為沒有把上述的要點考慮進去,而把雅威的行動,類比於不少古近東形象不佳的神祇們惡意的恨與嫉妒。在舊約聖經中,不論是明言或暗示,始終承認神有更高的公正標準(如:耶十二 1)。簡而言之,雖然我們可能缺乏完全解說這個問題所需的範疇,但我們必須堅持神的終極地位是不對稱地站在善與惡的背後的。

神至高無上的主權這個主題,在舊約聖經中有各種不同的用法;也就是說,它的作用是多方面的。神學家們在處理這個主題時,這些用法為他們的處理方式提供了進一步的限制條件。舉例而言,揀選不只是得到特權,也有義務遵守廣泛的倫理和聖約的要求(出十一7,十九4~6;利二十23~26;申十14~15、26~40,十四2;詩三十三12,一〇五篇〔在一〇五43達到頂點〕等等),忽略這點將會帶來嚴厲的審判(利二十六13起;申二十八15起;摩三2),而且是沒有優惠待遇的(耶五12;彌三11~12)。換言之,揀選的作用是激勵人遵守神的約和律法(申十四1~2;結二十5~7;參:利十八2~5)。尤其是被擄前的先知們,用揀選傳統提醒以色列民,他們所站的恩典以及不忠的可憎。還有,正因為揀選,不但能夠以神對祂百姓的旨意為中心來解釋歷史,而且百姓的領袖們可以訴諸雅威揀選決定的不變性,成功地為百姓代求,因為祂若廢了祂的旨意,祂的名就會遭到輕蔑。這樣,即使在罪與罰之後,百姓

<sup>\*</sup> 原著誤作「十四 40」。

Das Dämonische in Jahwe (Tübingen, 1924) •

仍有一線希望,是因揀選傳統的一種特殊用法而產生的盼望

更廣泛地,神至高無上的主權從來不是用來作為驕傲或是認命的藉口,而是要呼召人謙卑,順服,忍耐,並信靠(撒下七8起;賽六十六1~2;該一14;詩三十七篇;箴十六4;參:伯三十八章起;等等)。32 甚至在那些最強調預定的模式——窯匠與陶土——都可以看見這一點。以賽亞書四十五章9節用這個模式斥責陶土——也就是百姓——的悖逆。耶利米書十八章2節起使用這個模式,並不是要把人降低為傀儡的地位,而是要指出一個原則:雅威有主權可以自由地採取祂選擇的任何步驟,以確保最終做出祂所要的陶器;這裡要學的功課就是,在雅威嚴峻的作為臨到之前,人必須立即而迫切地悔改。即使是在以賽亞書六十四章8節,這個模式其實是用來向雅威祈求憐憫,所根據的是,離了神至高無上之主權的能力,人是無能的(參:耶十23)。許多經文論到雅威的偉大、良善、或超越,其實是要公然地激起我們對祂的驚嘆、尊敬、與降服(出三十三18~20;申十10~22;詩八3~4,六十二篇,一〇五篇;

等等)。確實,神的偉大和大能足以成為我們尋求祂的動機(摩五6~9),或是在祂面前悔改並敬畏的動機(珥二11~14;摩四9~12;傳三14)。神的全知絕不是要讓我們用來進行與時間、永恆、預知、以及定旨的本質有關的冗長討論,而是要作為神那迫在眉睫之審判的確定性與公正性的保證(例如:賽二十九15~16;耶十六16~18;結十一2、5;詩一三九1起; 箴五21,二十四2;代下十六9)。

這樣,我們來到最後一點,是從本章綜覽舊約聖經對於主權一責任張力的處理方式得到的。舊約聖經的作者們所關注的,並不在於將這個張力視為一個形上學的問題來解決。<sup>33</sup> 他們的確要和這個問題角力(正如在約伯記,傳道書,哈巴谷書,還有許多較短的經文裡),但他們所關注的是聚焦於實際的層面,也就是說神的良善、能力、和揀選的旨意,以及他們真實經歷到的盛衰興亡,二者之間如何調和。簡言之,他們所關注的是神義論問題實際的一面。而他們所得到終極的答案,是向他們保證,神遠大於他們所提出的問題。

Th. C. Vriezen, Erwählung,前引書,pp. 115f.,恰當地指責「被揀選」的誇耀和成為「揀選」的對象這個事實二者之間的混亂:他區分 Erwähltheit 與 Erwählung。F. M. Th. de Liagre Bohl, 'Missions- und Erwählungsgedanke in Alt-Israel', Opera Minora (Groningen, 1953),尤其是 p. 88,指出其他列國也擁有被揀選的信念,例如:埃及,希臘,羅馬。但是這些情況與以色列的眾先知大不相同,這些情況裡,揀選是基於他們的優越感。

見一篇重要的文章, I. A. Seeligmann, 'Menschlisches Heldentum und göttliche Hilfe. Die doppelte Kausalität im altestamentlichen Geschichtsdenken', *Theologische Zeitschrift*, Vol. xix (1963), p. 401。

## <sup>第二部分</sup> 兩約之間的猶太文獻

#### 神的全權與人的責任

但是極其重要的是要知道:這些文獻都無法解決或是規避神至高無上的主權與人的責任這個問題。不論是直接或是間接的,這個張力總是以不同的型式出現,來困擾我們。個別的作者可能可以從特定的經文、甚至從特定的主題,成功地排除這個問題;但這只不過是改變了這問題的外觀而已。舉例而言,形式化的自由意志,被理解為包括反對的能力,現在就解除了神在人的邪惡之中明顯有分的任何可能;但是,接著必須提出一些問題,就是有關人類作惡能力的來源,或是神至高無上的主權掌管歷史的方式(如果祂不是以某種方式在掌管人類道德方面的抉擇)。在人類道德責任的範疇,或是在救恩論的範圍內排除這個張力,本質上並沒有排除這個張力。但是它的確徹底改造了它的外觀。

208

保羅·桑得斯傑出的研究美中不足的就是沒有看出這一點,<sup>2</sup>並且使他陷入對於兩約之間文學過分單一和完全統一的理解。他一再地觀察到人類的決定是與神的「恩典」並列在一起的;但是他卻從未注意到「恩典」正在進行一個重大的語意轉移。他把焦點放在揀選的經文上,卻壓抑那些幾乎將「揀選」轉變為獎賞的證據。我必須很快補充一點,就是我同意他的研究的宗旨,並推崇他在原始文獻方面的功力;但是我的看法是,他的辯證目標使他不能充分敏銳意識到主權一責任張力正在改變中的面貌。

第三部分

## 約翰福音

<sup>2</sup> 前引書。

#### 第十一章

## 宏觀的層面

第四卷福音書是以 logos (道) 開始的,也同樣是以神開始的。神始終與祂的自我彰顯 (logos) 同在,而這個自我彰顯就是神。神是萬有的創造者,縱使本福音書作者的重點在於創造是藉著這道成就的。生命——就是人的光 (一 4) ——的源頭也在於這 logos,因此也是在神裡面。在這裡 (一 4) 還沒有論及道成肉身的問題 (照我的觀點,那是到一 9 才首次明確提及的),只是提及一切生命的源頭與媒介。這生命也是光,黑暗反對這光,卻沒有勝過「這光。因此,在少數幾個精簡扼要的句子中,神和祂的 logos 一起站在整個宇宙之上,作為它的創造者/維繫者,卻反對一切在它裡面與光為敵的。這裡並未提及黑暗的來源。

所以,難怪我們會在第四卷福音書裡面見到:神以祂至高無上的主權掌管人和事件,卻沒有放棄神的屬性。在檢視主權一責任張力與約翰福音的主要論題之間的關係以前,應該先研究幾處精選的例子。

動詞 *katelaben* 應該如此譯:參十二 35,那是該動詞在本福音書 其他地方僅見的出處。

#### 212

### 一些具體的例子

#### 約翰福音三 27

「若不是從天上賜的,人就不能得甚麼。」學者提出若干 的說法試圖限制這節經文的力度。布朗(R.E. Brown)認為: 在這裡的上下文中,它的意思是 (1) 如果只有少數人到施洗 約翰這裡來,乃是因為那就是神所賜給他的;或(2)如果有 許多人到耶穌這裡來,是因為神是如此命定的。2 但是,本節 肯定包括這兩種意義在內。波伊斯瑪(M.-E. Boismard) 甚至 提出一個更窄的區分:或者 (1) autō(給他)是指信徒,而 dedomenon(所賜的)則是指來到耶穌這裡的特權(參:六65), 或 (2) autō 是指耶穌,而 dedomenon 則是指所賜給耶穌的信 徒 (參:六 37)。3 在這兩者當中,(2) 是比較可能的;但那 根本沒有提及施洗約翰,只適用於布朗的第二個選擇(上文), 而且是這處經文太狹隘的解釋。林達斯(B. Lindars)將三章 27 節與十九章 11 節相比較,後者不是以中性的 dedomenon 指稱 exousia (權柄),而是指動詞的整個觀念,他並且認為三 章 27 節的意思是:沒有人可以得著任何東西,除非獲賜以領 受該東西的能力。4 但是,跟十九章 11 節不同的是,三章 27 節並沒有文法性別的衝突(hen 與 dedomenon 都是中性字,

而且作集合用法時,其實是指神已經所賜給子的人:如六 11 而且,縱使十九章 11 節中性的 dedomenon 可能不是指領型的 能力,而是指一個事實,即把耶穌交到彼拉多手中是由神母軍 的。賴革蘭治依循奧古斯丁 (Augustine)的見解,堅稱施為 約翰不可能勸他的門徒「從成功辨認出神的賞賜」,後者是「加 瑪列風格的座右銘(徒五 34 起)」。5 所以,他認為這節經文 的意思是:施洗約翰不可能擅自接受神所沒有賜給他的。然 而,上下文(三 26)卻表明:約翰絕非限制自己,減少自己的 事奉,免得跨越所量給他的界線,而是面對一個事實,即耶穌 受到歡迎的程度暴漲,而他自己受歡迎的程度卻很微弱,而他 必須坦然面對他不能掌控的局面。

這是非常一般性的格言:一個人只能得著從天上賜給(即授予)<sup>6</sup>他的。解經學者賦予這節經文的意義範圍甚廣,反映出理解這節經文在上下文中的意思的可能方式;但是,這個格言的基本意義並不受限於上下文,故它在上下文中所含的意義也同樣不受其限制。在一個相信有神的世界中,這個格言一定是真實的(參:林前四7);但是,施洗約翰使用這個放諸四海皆準的原則,來解釋他自己獨特的地位,把眾人動向的終極意義歸於耶穌,而不是歸給他自己。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> R. E. Brown, *The Gospel according to John* (New York: 1966), p. 155 °

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 'L'ami de l'époux (Jo., III, 29)', *A la rencontre de Dieu* (Le Puy, 1961), pp. 289-95 °

B. Lindars, The Gospel of John (London: 1972), pp. 166f. •

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> M. -J. Lagrange, Evangile selon Saint Jean (Paris, 1936), pp. 94f. •

<sup>6</sup> R. Schnackenburg, *Das Johannnesevangelium* (Freiburg: 1965-76), Vol. I, pp. 452f. 即如此正確地理解。德文版是 'Es ist ihm verliehen, etwas zu tun'——六章 65 節也恰恰是這個意思。該書的英文翻譯雖有可能,卻也可能誤導人:「獲得能力去作某件事」。

214

布特曼正確地說:這個原則與處境的對錯無關,若不是神的決定,連強盜都不可能奪取掠物(參:十九 11)。<sup>7</sup> 他設法避免這個明顯的難題,寫道:「這個陳述指向了道德判斷的範圍之外——道德判斷在其他地方有其正當的理由;這裡是為了事件、而不是為人辯護。」<sup>8</sup> 但是,約翰會認為人與事件(Geschehen)如此鮮明的二分法嗎?尤其是當他在考慮一個人能領受甚麼時(參:三 30)?這不表示施洗約翰被縮減為傀儡的角色,因為他確實有道德的問題需要面對:那是與他如何回應門徒的抗議有關的(三 26)。施洗約翰深思熟慮、謙卑地回應他不可能(也不願)改變的環境。

因此,約翰這個指神至高無上主權有關的格言,是那麼寬 廣,有幾個功用。它為他自己如此偉大的謙卑建立牢固的基礎 (三 28~30),鼓勵那些面對無法掌控之環境而沮喪的門徒, 而且在整個第四卷福音書的文理脈絡中,為救恩歷史中的這個 發展提供最終的理由。

#### 約翰福音五 14,九 1~3,十一 4

比較棘手的是罪與疾病之間的關係。一些學者認為:九章 1~3 節是約翰觀點的基準,五章 14 節並非明確地為那得著痊 癒之人過去的罪而責備他,而是警告他將來繼續犯罪的危 險。<sup>9</sup> 然而,五章 14 節使用現在式的禁令和比較級的「更加厲害」,自然的含意是:有某個明確的行為是三十八年癱瘓的直接肇因。事實上,雖然整個新約聖經都將災禍與特定的罪區分開來,卻有幾處經文不容許我們認為兩者絕無關連(如:徒五 1~11; 林前十一 30; 雅五 15〔?〕; 約壹五 16)。

然而,在瞎眼之人的例子中,卻不是這樣(約九 1 起)。他的瞎眼是先天的,這個事實激起了九章 2 節的問題。門徒所提出的絕非惡劣的問題,極可能只是說出一些當代人的見解罷了。但是,耶穌在此拒絕門徒提供祂的兩個選擇,說:這悲劇的發生「是要(hina)在他身上顯出神的作為來」(九 3)。Hina是引入目的或結果,並不清楚。少數人主張後者的觀點,表明神只是使這悲劇轉向,達到不同的結果;前者認為神至高無上的主權在這悲劇本身中運行,其存在理由(raison de'âtre)在於一個事實:它即將得著解除,好叫神的作為可以藉著這樣的緩和而彰顯出來。與十一章 4 相比較,就不大可能是表示結果、而不是表示目的:拉撒路的病是「為神的榮耀」。「無論如何,約翰不可能以為這人的出生與瞎眼是在神的掌控之外,所以也在神的目的之外。」10

然而,布朗正確地說:「耶穌被問到的是這人瞎眼的原因,

R. Bultmann, *The Gospel of John: A Commentary* (Oxford: 1971), p. 172 °

<sup>8</sup> 同上。

如 C. K. Barrett, *The Gospel according to St. John* (London: 1955), p. 213,他留意到路加福音十三章 1~5 節。布特曼(Bultmann, p. 243)說:五章 14 節是出人意外的,但是,只有在武斷地採用九章 1~3 節作為第四卷福音書的基準時,它才會令人意外。

<sup>10</sup> Barrett, p. 295 o

卻從它的目的這個角度來回答。」<sup>11</sup> 耶穌的回答將這悲劇放在神的掌控之內,但不是從純因果關係的角度,而是從目的的角度;其目的乃是要在人面前成為光的見證,顯明神的作為、神的榮耀(十一 4)。就著這個意義而言,約翰福音九章超越了路加福音十三章 1~5 節,後者同樣拒絕將個人的災禍與個人的罪連在一起,但兩者在含意上卻是不同的:路加福音十三章 1~5 節的結論說所有的人都是有罪的,若不悔改都要滅亡,而約翰福音九章則從神為了祂的自我啟示的目的、運行祂至高無上的主權,來討論一個看似個人性的不幸。

#### 約翰福音十一 49~52

該亞法的預言把主權一責任張力推向更高之處。約翰福音 三章 27 節以勢不可擋的筆觸談到神至高無上的主權,卻從救 恩歷史的角度來應用它;論及疾病與罪惡的經文(尤其九 1~3) 將神至高無上的主權與人的不幸連在一起;現在(十一 49~ 52),從某個角度來說,神確實站在一個有罪的人和他有罪的 話背後。

該亞法是「那(重大的)一年」(《和合》「本年」)的大祭司:這幾個字絕非暴露出作者對於當時習俗的無知,<sup>12</sup> 而是有

助於解釋十一章 50~51 節那個無意識的預言。<sup>13</sup> 該亞法說出這番話,「不是出於自己」。這不表示神把大祭司當作傀儡、或巴蘭的驢子來要弄,該亞法的意見雖然是冷酷無情的,卻是經過深思熟慮的。「你們不知道甚麼,」這句著重且藐視的話,絕不可能表示和氣的態度和尊貴的反思。他的解決辦法討厭之處在於他譏諷的言詞:他既不關心道德問題,也不是為國家謀求切實可行的利益,卻只在乎該如何確保自己的私利,保障特權階級的地位(十一 48、51)。

約翰的諷刺筆法在此臻於極致。耶穌被人處死,百姓在政治上終究還是滅亡了,領袖們也失去了他們的地位。然而,祂死了,是「替百姓死」,國內這些相信祂的人就不滅亡,反倒得著永生(三16)。該亞法的意思是:耶穌應該作為政治上的代罪羔羊,替百姓而死;事實上,神站在該亞法的預言背後(他自己一無所悉),命定耶穌要代替百姓死,這是指著救贖說的。雖然該亞法想的是自己的利益,神所想的卻是救恩。耶穌基督的死/得高舉是如此重要的一個拯救事件,絕不能認為是取決於一個有罪之人的突發奇想:神自己站在背後,就是那位如此愛世人、甚至賜下祂獨生子的那位神(三16)。當該亞法說話時,神也在說話,雖然兩者是各說各話。約翰的前提是:神從

<sup>11</sup> Brown, p. 371 •

如布特曼(Bultmann, p. 410, n. 10)所主張的。參: W. F. Howard, The Fourth Gospel in Recent Criticism (revisedby C. K. Barrett; London, 1955), p. 187; Bernard, Vol. ii, p. 404; Brown, pp. 439f.。BDF §186(2)指出:所有格可以理解為表示時間,以這個方式理解這一節經文,可以追溯至俄利根(Origen)。

如 Barrett, p. 3 39。預言與大祭司職分連在一起,並非不常見的, 參:民二十七 21;撒下十五 27;斐羅《論特殊法律》(*Spec. Leg.*) iv.192;約瑟夫《猶太古史》(*Ant.*) xi.326f.; xiii.300;與 SB, Vol. ii, p. 546。巴默爾(E. Bammel, 'ARCHIEREUS PROPHĒTŌN', *Theologische Literaturzeitung.* Vol. lxxix [1954], pp. 351-6)指出:在拉比的思想中,大祭司職分的預言特性仍是一個活潑的傳統。

未交出祂絕對至高無上的主權,而且運用祂奧秘的控制,成就 祂的旨意。

#### 約翰福音十九 10~11

神在彼拉多身上至高無上的主權(十九 10~11),再次引發張力。彼拉多問耶穌說:「你不對我(『我』的字形與位置都是強調的)說話嗎」裡面有著懷疑、傲慢自大的味道。彼拉多自己承認:他「試圖避免做出決斷」,他的權柄「對於他想要努力的改變毫無意義」。<sup>14</sup> 耶穌的回答並未否定彼拉多的權柄,卻強調:把耶穌交付給他的整個行動,若不是「從上頭」—就是從神——決定的,<sup>15</sup> 巡撫根本就沒有<sup>16</sup> 任何權柄。所以( dia

touto),把耶穌交給彼拉多的那人承擔更重的罪責。這並非使 彼拉多免於受到指責:如果把耶穌交彼拉多那人的罪更重彼拉 多的罪只是相對較輕罷了。

從十九章 11 節上半到十九章 11 節下半的思路並不清楚,這個模糊不清導致一些解經學者迷失方向。例如,莫理斯看似合理地以該亞法為出賣主耶穌的人,卻對他的選擇作了不合理的解釋:他認為該亞法是「最終必須負責任的」,因為猶大只是個「工具」。<sup>17</sup> 但是,猶大是個有罪的工具——既是撤但的工具,又是神的工具(雖然約翰避免將決定論的詞語用在撤但和神身上);也不單猶大如此,因為連彼拉多和該亞法都不能逃脫神的掌管(十一 49~52,十九 11)。我們可以比較使徒行傳四章 27~28 節,那裡不單將彼拉多視為神的工具,其他與這個案件相關的每一個人也都一樣。

這樣,神掌管一切並未減輕彼拉多的罪責,彷彿神無法掌管出賣者的行動似的;確切地說,耶穌乃是說:將祂交付的舉動雖然是神決定的,卻是出賣者主動的選擇,而彼拉多較輕的罪之所以產生,乃是因為耶穌被交給他審理。彼拉多仍然必須為他的懦弱、根據政治動機做出決定而負責任;但是他至少沒有策動這整個醜陋的一幕。如果不是神在祂的旨意中將耶穌交給彼拉多,彼拉多在耶穌身上根本就沒有權柄。因為這個緣故,那真正將耶穌交給彼拉多的人就比彼拉多更有罪了。

這樣,死/復活這個拯救的事件再次明確保留在神的作為

Leon Morris, *The Gospel according to St. John* (London: 1971), p. 797 °

位拉多所訴諸的「權柄」或「能力」是國家的權柄。然而,耶穌的回答卻不是主張神把國家的權柄賜給巡撫,因為分詞是 dedemenon (而不是與 exousia [「權柄」] 一致的 dedemenē)。 祂乃是說神決定了出賣耶穌的事件,如 T. Zahn, Das Evangelium des Johannes (Leipzig, 1908), p. 633; E. Hoskyns, The Fourth Gospel (London: 1947), p. 524; Lagrange, p. 483; Schnackenburg, Vol. iii, p. 301,以及布特曼註釋書後來的版本在所論之處正確主張的。把耶穌交付彼拉多是神決定的,所以,如果彼拉多現在自認為居於權柄的地位,乃是藉著神的作為;從這個角度來說,彼拉多的權柄是由神劃下界線的,而不是主張所有人間的權柄都以神的旨意為其來源與限制,如 W. Bauer, Das Johannesevangelium (Tübingen, 1933), p. 219 所認為的。

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> 讀作*eiches* (如 BWO∫pm)而不是*eches* (如 以A∫<sup>3</sup>等),後者

的讀法之所以發展出來,可能是因為省略了*an* 所致(如在八 39)。

<sup>7</sup> Morris, p. 797。

範圍內,證實耶穌有權柄為著祂的父所命令的捨去自己的命 (十18)。重要性不亞於此的是,神至高無上的主權顯然絕不減輕人該負的責任,而人的罪也絕對沒有玷污神的聖潔;然而,人的道德抉擇卻不是在神的掌控之外。

#### 加略人猶大

最後要說明的一個例子是對於加略人猶大的墮落所作的 敘述。早在約翰福音六章末了幾節,就確立了猶大作為出賣者 的角色。彼得的信仰告白,帶著過度自信的色彩,<sup>18</sup>被耶穌溫 柔地奚落了一番。耶穌以一個修辭移問句宣告說:不是他們揀 選了祂,而是祂揀選了他們(參:十三 18,十五 16),並且進 一步表明:彼得只能代表他自己發言,因為他所說的「我們」 (六 68)裡面有一個,那十二個人裡面的一個就是個魔鬼(六 70)。

難解的讀法,因為晚餐仍在進行中(十三4、26);但即使是這 個讀法,仍然可以理解為表始用法,「晚餐已經開始了」。(2) 有 幾個異讀是與 Ioudas Simōnos Iskariōtou 有關的,關鍵性的差 別在於所有格 Iouda (ADΔΘ广等) 與主格 Ioudas (Φ<sup>66</sup> × B L W X 等 )。後者使得翻譯變成:魔鬼已經將猶大要賣耶穌的 念頭放在心中。問題是:誰的心中?或者是魔鬼把它放在自己 心中——即他已經決定了;或者是魔鬼把它放在猶大心中——這 樣表達有點笨拙,那是所有格讀法的意思。「放在……心中」 這個慣用語有一些例子。19 基於這一點,巴瑞特(Barrett)主 張經文的意思是撒但把(這念頭)放進他自己的心中;<sup>20</sup> 但正 如林達斯所說的「這就使得放一字毫無意義了。」<sup>21</sup> Bēblekotos 大概應該是 beblēmenou。這樣考慮每一個因素,較難解的讀 法(也有最佳的外證)最好是解釋為:撒但已經把賣耶穌的念 頭放進猶大心中了。這個表達方式的笨拙,可以解釋異讀出現 的原因;而且,鮑爾(Bauer)正確地指出:這個句子把出賣 者的名字放在最後,這個作法提供了驚人的、生動的衝擊力。22 一些人認為十三章 2 節與 27 節有個無法調和的矛盾,但

一些人認為十三草 2 即與 27 即有個無法調和的矛盾,但是,這個矛盾不在於經文本身,而是在於讀經的人的觀點。如果到了十三章 2 節撒但已經把邪惡的提議放進猶大心中,撒但

<sup>18</sup> 我們可以從六章 68~69 節做出這樣的推論,注意:強調用法的「我們」(相對於那些退去的人[六 66])與兩個現在完成式 *pepisteukamen* 與 *egnōkamen*,在這裡的上下文中,這兩個字是 作同義詞,而且互相加強。

<sup>19</sup> 最常被人引用的是《希耳米文集》(Corpus Hermeticum) 6.4 與啟示錄十七章 17 節(前者以聖經中較少見的「悟性」[nous]取代「心」[kardia])。

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Barrett, pp. 365f. •

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Lindars, p. 449 •

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Bauer, p. 168 •

自己卻是要到十三章 27 節才進入猶大心中。這一步驟是由猶大自己接受那「一點餅」而觸發的(十三 26~27):猶大選擇站在撒但這一邊。<sup>23</sup> 然而,即使是在撒但獲勝之後,猶大也不是一個機器人,由撒但操縱的傀儡,因為耶穌說決定要採取行動的是猶大:「你所做的,快做吧!」

然而,耶穌把猶大打發出去,表示那決定受難時間的是祂,而不是猶大。這個說明令人想起十三章 18 節,從某個角度來說,猶大在那裡的動作是應驗聖經的話。耶穌作見證說:「我知道我所揀選的是誰(tinas)。」代名詞 tinas 的意思可以解釋為(1)人的類別—也就是說,耶穌揀選猶大,完全知道那傢伙是甚麼樣的人;或(2)「我知道我所真正揀選的是誰—而猶大不在其中。」六章 70 節不支持第(2)種解釋。這促使巴瑞特選擇第(1)種解釋,並且在 all'hina 前增補了一長段的省略語:「所以我知道猶大是個叛徒,但我揀選了他,是為了要……。」<sup>25</sup>

無論表示目的或命令,這個子句都是分別強調耶穌或神

(在應驗聖經上)擁有至高無上主權的掌控。在這兩種情形 中,都預設了聖經是必須應驗的。所說的聖經是詩篇四十一篇 9節,在引用時的形式比較接近《馬所拉文本》,過於《七十士 譯本》。「舉起他的腳跟對著我」這個難解的詞語,無論如何解 釋,都是把猶大置於應該指責的角色,他是耶穌的密友,必須 負起責任;然而,此事之所以發生是因為神在祂最終的掌控中 **這樣安排**,好叫聖經上的話得以應驗。在其他地方,我們得知 猶大是「滅亡之子」(十七12),無論這個詞語本身是否暗示猶 大是注定要滅亡的,根據其上下文都必須如此解釋。他若滅亡 了,不是耶穌沒有足夠的能力可以保守他,而是為了要應驗聖 經。猶大必須為他的背叛負責(參:十二 4~6,十八 2~3、5), 而且,他「自由而行」就是指著這個意思說的;但是,如果由 此推論說神「只是使用他的邪惡行動,來成就祂的目的」,26 卻 是違背第四卷福音書的神學的。這樣的表達方式把神變成只是 採取應變措施,使猶大的罪惡轉向,或者操縱它,來達到祂自 己的目的;但是應驗主題在目的論方面的性質,卻證明這樣的 表述太過簡單了。

所以,在該亞法與猶大兩個人的例子中,都預設了在邪惡 行動的背後乃是神的終極地位。但是,神的終極地位卻是以某 種奧秘的方式運行,絕未減輕人的責任,也絕對沒有玷污祂的 神性。明確地說,縱使是撒但在利用猶大,猶大仍然必須負責 任;但在兩者之上,卻是神至高無上的主權。神這至高無上主 權的奧秘終極地位,明確地限制了約翰福音的二元論,使得約

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Brown, p. 578。巴瑞特(Barrett, pp. 373)指出: *meta*,「……以後」(十三 27)是表示時間、而不是表示原因,所以他認為「接受那一點餅並沒有使猶大成為撒但的工具」。然而,*tote*,「然後」(《和合》未譯)把撒但進入猶大與接受那點餅緊密結合在一起,所以我們很難避免這個結論:這是決定性的一步。

Barrett, p. 370。Brown, pp. 553f. 也類似。

J. H. Moulton, A Grammar of New Testament Greek (Edinburgh, 1906-76), Vol. i, pp. 178f., 248; BDF §387(3) °

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Morris, p. 728 °

翰比諾斯底主義更具有舊約聖經的味道。我們已經清楚看見:「在第四卷福音書的每一個地方,預定的教義是顯而易見的,每一個事件都在永恆的觀點下(sub specie aeternitatis)被視為在神心中所預定的。」<sup>27</sup>

#### 應驗的主題

224

猶大的例子已經凸顯出以應驗主題表明神至高無上主權 的重要性。我們可以勾勒第四卷福音書使用舊約聖經的方式 (包括一般性的用法,與明確的引用),輕易地使這個例子倍 增。

第四卷福音書充滿了舊約聖經,主要不是把它當作證據的來源,而是作為神在耶穌裡一切的啟示發生的基礎。這一點有人量的文獻證明,毋庸在此贅述。但是,值得指出的是:從第四卷福音書作者的角度看來,如果要正確理解舊約聖經,必須從以基督為中心的方式來解釋它(五39~40、46~47)。不單摩西與先知的書是指著耶穌說的(一45,五46~47),連亞伯拉罕都看見祂的日子(八56),以賽亞也看見祂的榮耀(十二38)。耶穌就是道(logos),導言部分對祂的介紹令人想起智慧與創世記一章。甚至連取代的主題—例如,耶穌不單潔淨聖殿,也取代聖殿(二13~22,參:四21起);<sup>28</sup> 祂取代了摩

西,有部分是藉著超越了他;<sup>29</sup> 祂取代了猶太人的節期,並使用了它們的根本象徵(二 13、23,五 1,六 4,七 2、37 等與其上下文)<sup>30</sup>—都確保了基督在這卷福音書中的中心地位。確立這些主題的方式,主要是別沙(*pesher*)式的解經法,其前提是新的啟示,<sup>31</sup> 這啟示將耶穌與舊約聖經典故中的角色等同起來。

約翰選取他所要記述之事件的方式,並不是隨興的。耶穌來到這個世界,適應應驗一些特定的角色。因此,門徒最後終於從聖經上明白到耶穌已經從死裡復活了(二十9)。最常明確提及舊約聖經經文的,是與耶穌的受難有關;而且就是在這個文脈中,這樣的提及就越來越多與 hoti(十二39)和 hina(十二38,十三18,十五25,十七12,十九24、28、36~37;代

祂自己就是「活水」。關於取代聖殿,亦參 L. Gaston, No Stone on Another (Leiden, 1970), pp. 205-7。關於耶穌取代律法,這觀念亦參 S. Pancaro, The Law in the Fourth Gospel (Leiden, 1975), pp.367-487 與 E. J. Epp, 'Wisdom, Torah, Word: The Johannine Prologue and the Purpose of the Fourth Gospel', *Current Issues in Biblical and Patristic Interpretation* (Grand Rapids, 1975), pp. 128-46。

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> J. H. Bernard, A Critical and Exegetical Commentary on the Gospel according to St John (Edinburgh, 1928), Vol. ii. p. 325 °

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> 参 W. D. Davies, *The Gospel and the Land* (Berkeley, 1974), pp. 289ff.,他頗有說服力地主張:耶穌在第四卷福音書中取代了所有「聖潔的空間」。例如:在約翰福音四章,祂來到雅各井,但

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> 参 T. F. Glasson, Moses in the Fourth Gospel (London, 1963); W. A. Meeks, The Prophet-King: Moses Traditions and the Johannine Christology (Leiden, 1967), 與 K. Haacker, Die Stiftung des Heils (Stuttgart, 1972)。

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> 同上,pp. 70ff., 152-7, 218。

多 R. N. Longenecker, *Biblical Exegesis in the Apostolic Period* (Grand Rapids, 1975), pp. 152f.。

之以 *kathōs*, — 23, 六 31, 七 38, 十二 14) 連在一起。<sup>32</sup> 李 察生 (A. Richardson) 論及四福音書中耶穌受難敘述的話,特別適合於第四卷福音書:

福音書的作者記載受難敘述栩栩如生的細節,諸如兵 丁抽籤與海綿沾醋,並不是因為他們是很優秀的說書 人,別具生動描繪的慧眼,而是因為這些事件證明了 這個原則: touto to gegrammenon dei telesthēnai (路 二十二 37;編按:「這話必應驗」)。十字架討厭的地 方……在於其所有細節都是在神的旨意中所預定 的。33

兩三個具體的例子可以說明這一點。約翰福音十五章 18 ~24 節論及世人的恨意、該受責備的無知、故意的盲目,並且除掉了這類罪惡的所有藉口;然而,十五章 25 節卻強調:這一切之所以發生,是為了應驗<sup>34</sup> 經上的話說:「他們無故地恨我。」在上下文中,耶穌是在向祂的門徒保證:剛剛所描述之

事的可悲狀態,絕不表示計畫出了差錯,環境現在已經失控,而是完全照著那些恨他們的人的聖經而發生的。正如林達斯所說的,雖然這處經文是要鼓勵門徒,其「效果卻是把這話應用 在我們主受苦的必然性,而不只是為他們提供聖經的保證」。<sup>35</sup>

在十九章 23~24 節也有類似的情形。約翰所關注的是兵 丁為了耶穌的裡衣而抽籤,並不是出於所謂寓言上的興趣,也 不是因為想要把兵丁們描寫為貪婪的、感覺遲鈍的人(雖然他 可能把那視為理所當然的),而是因為他想要指出:聖經(詩 二十二 18)是必須應驗的。所以,這麼一來(men oun 在約翰 福音中僅見於此處與二十 30),兵丁就作了這件事。十九章 28 節同樣強調應驗聖經的必然性。

當然,對於第一世紀的讀者而言,聖經說話,就是神說話。 所以,比較引人注目的是:在這樣強調聖經的應驗之後,約翰 也強調耶穌自己的話的應驗(十八9、32)。耶穌一再預言祂自 己的死(八28,十三18~19,十五18起),而且,正如芮模 (G. Reim)指出的:這個預言是跟耶穌作為以賽亞書中的 Egō Eimi(「我是」)有關的。<sup>36</sup>

這樣概覽了約翰福音中的應驗主題,我們必須學習到的主要是:約翰使用舊約聖經經文的決定因素,是「基督徒對於末

多 S. Amsler, L'Ancien Testament dans l'église (Paris, 1960), pp. 39f.,以及尤其是 A. Dauer, Die Passionsgeschichte im Johannesevangelium (München, 1972), pp. 295-306。

An Introduction to the Theology of the New Testament (London, 1958), pp. 186f. •

New Testament Apologetic (London, 1961), p. 267 •

<sup>36</sup> Studien zum alttestamentlichen Hintergrund des Johannesevan – geliums (Cambridge, 1974), p. 261。關於這些 Egō Eimi 陳述在約翰福音中確切的意義仍多有爭議。對於最重要之文獻的概述,參G. H. Parke-Taylor, Yahweh: The Divine Name in the Bible (Waterloo, Ont., 1975), pp. 73ff.。

世的應驗和彌賽亞的臨在所抱持的信念」。<sup>37</sup> 這些發展絕對不可 視為偶然的,而是必須承認為救恩歷史(*Heilsgeschichte*)照著 神的計畫所必要的顯露。「我們絕對不可將之想像為:情況壞得 無以復加,卻因英雄式的孤注一擲而得著挽救……。所發生的 事,只是神在永世裡的決意出現在歷史中。」<sup>38</sup>

#### 約翰福音的末世論

研讀聖經的人一來到約翰福音研究的這個領域,就是縱身於一大堆問題的漩渦中。在這個段落,筆者將把我的討論限制在下列幾點:(1) 時候。這對我們的研究很要緊,因為它給本福音書的作者提供了另一個方式,來描繪神的旨意的確鑿性,以及歷史事件按照神的時間表來鋪展,以成就神的目的。(2) 處理第四卷福音書中已實現的與未來的末世論之間的張力時在文學與歷史上的重構。末世論對於這個討論是非常重要的,因為它處理神的掌權(即運用祂至高無上的主權)中的新發展。一卷書的思想架構如果以未來的末世論為中心,那樣的架構就近似於猶太人的天啟文學模式;但如果是已實現的末世論佔了優勢,神的至高無上的主權與人得責任之間的張力必然會出現一些新的模式。(3) 處理第四卷福音書中已實現與未來的末世論之間的張力的神學架構。我們需要很迅速地瀏覽一下最常見的進路,看看它們對於主權一責任張力有何啟發。(4) 根據約翰福音,末世時代的起點(terminus a quo)。我們有必要決定

這一點,因為這個張力**從那一個時間點開始**會出現新的形式。 試著提出一個新的綜合——這個綜合在探討約翰福音的末世論 時,敏銳地關注這樣的末世論與主權—責任張力之間的關係。

#### 1. 時候

正如我們已經看見的,在受難敘述中對於應驗的著重,強調了受死/得高舉事件的必然性。基督的死(三 14,十二 34)與復活(二十 9)都是「必須」的(dei),明確地證實了這個必然性;這兩件事構成了那個「時候」,第四卷福音書就朝向那個時候移動,並於那個時候達到高潮。起先,這個時候還沒有到(二 4,七 30,八 20),後來這時候卻來到了(十二 23,十三 30、32,十七 1),就是欣然接受耶穌來臨之目的的時候(十二 27)。在那時候來到之前,沒有任何人可以奪走耶穌的命(七 30、44,八 20)。然而,耶穌明確地降服於父的時間表(二 4; kairos,七 6、8),這一點所支配的不單是耶穌的受難,也支配耶穌的整個一生。約翰明確地提及時間(「這是……小時」),甚至也支持這個觀點。

耶穌在十二章 23 節說時候已經到了,然後繼續做那許多的事,直到十七章 1 節,這一點表明了一個神學主題,是於十字架臻於極致,卻是從一開始就出現在耶穌事奉的整個時期的。為了這個緣故,耶穌才會說到這時候的來臨,卻又說現在就到了(四 23,五 25),那是指著祂的事奉說的。在那事奉的時間交替使用這兩種說法,其高潮就是在祂受死/得高舉的那個「現在/如今」(十二 31,十三 31) 達到高潮。

耶穌的「時候」是確定的,這並非取決於沒有位格的宿命

<sup>37</sup> R. N. Longenecker,前引書, p. 155。

<sup>38</sup> J. K. S. Reid, 前引書, p. 67。

論,而是取決於天父的旨意,耶穌順服於這個旨意——不像其他的人(七6、8,十二23、27~28)。因此,神那具有位格的掌權,既與末世時候的來臨有關,也與子的順服有關。所以,約翰福音的末世論與基督論都必須從它們與神至高無上主權的關係來檢視。

# 2. 處理第四卷福音書中已實現的與未來的末世論之間的張力時在文學與歷史上的重構

布特曼(Rudolph Bultmann)將天啟文學因素從第四卷福音書中割除(尤其是約五 28~30,六 39~40、44、54,十一 24,十二 48,二十一 22 的全部或部分),認為它們是後來教會的編修者增添的;但支持他這個作法的人不多,反對的卻不少。有些人將本卷書中的一些內容視為不同的寫作層次,試圖找出不同的群體或其他的原因來解釋。然而,筆者已經在其他地方論證過:雖然我們可以先驗地假設第四卷福音書的作者確實使用寫作的資料來源,但目前盛行的來源鑑別理論在方法上卻是有缺陷的,所以也是無法令人信服的。<sup>39</sup> 所以,在本章與下一章,我選擇照著第四卷福音書現存的形式來處理它。

然而,來源鑑別學引發的問題的關鍵卻超越了方法的問

題:它也關係到這卷福音書在基督徒傳統中的地位,正如它的 末世論所表明的。學者們已經提出了許多的觀點。例如,陶德 (C. H. Dodd) 認為:約翰在這方面比對觀福音書更正確地保 留了耶穌的教訓,後者把天啟文學的主題引入了最早期的宣講 中,而在約翰福音中,這些 lingering 的天啟文學主題完全被已 實現的末世論吸收了。<sup>40</sup> 史濤符(E. Stauffer)同意說:國度 已經迫在眉睫的期盼在耶穌的教訓中沒有地位,第四卷福音書 是在對於始終佔優勢的天啟文學觀點提出抗議。<sup>41</sup> 根據羅炳 森(J. A. T. Robinson)的看法,主的觀點是國度與基督一起來 到,後來才發展出來基督延遲再來的教義最終因為失望而難以 為繼,然後就將聖靈的賜下與基督再來等同起來,沒有留下甚 麼。<sup>42</sup>

這些觀點設法要重新建構初代教會的歷史,從而解釋第四 卷福音書的末世論。布特曼所割除的,這些重構卻視之為淨資 產。這些重構都沒有足夠重視一個難以處理的事實:約翰福音 並沒有包括兩個時代之結構的基本因素在內。更準確的作法是 承認:約翰福音與新約聖經其他書卷一樣,都是為了「已經實

D. A. Carson, 'Current Source-Criticism of the Fourth Gospel: Some Methodological Questions', JBL, Vol. xcvii (1978), pp. 411-29。雖然這篇論文簡略提及布特曼、貝克爾(J. Becker)、史納肯伯(R. Schnackenburg)、倪寇爾(R. Nicol)、傅特納(R. Fortna)、提波(H. Teeple)、與湯樸(S. Temple)的理論,卻是把焦點放在傅特納的作品上。

The Apostolic Preaching and Its Developments (London, 1936), pp. 155ff.; The Interpretation of the Fourth Gospel (Cambridge, 1953), pp. 144ff. \* 参 E. F. Scott, The Fourth Gospel: Its Purpose and Theology (Edinburgh, 1908), pp. 295-319 \*

<sup>41 &#</sup>x27;Agnostos Christos: Joh 2.24 und die Eschatologie des vierten Evangeliums', *The Background of the New Testament and Its Eschatology* (Cambridge, 1956), pp. 281-99 °

Jesus and His Coming (London, 1957) •

現」(already)與「尚未完全實現」(not yet)的張力作見證。 事實上,這個特性已經成為晚近一本新約神學著作的重心。<sup>43</sup> 在這個大體上正確的模式中,將要來的世代已經在耶穌的位格 與工作中來臨了,但其完滿實現卻仍有待祂的再來。其間的過 渡時期賦予基督徒天啟文學作家許多的因素,是不曾出現在之 前的猶太天啟文學作品中的,尤其是「已經實現」與「尚未完 全實現」之間的張力。

但是,約翰保存了這個張力,這麼說是正確的,卻沒有解 釋他為何反映出如此高度之已實現的末世論。這樣的割除與重 構是無法令人信服的,所以學者就從神學的角度提出許多綜合 性的解決辦法。

## 3. 處理第四卷福音書中已實現與未來的末世論之間 的張力的神學架構

一些人把約翰福音已實現的末世論視為反對早期教會對於天啟文學的狂熱;范哈丁維(L. van Hartingsveld)的看法恰恰相反,但他自己的反應也過度了,他主張在約翰福音中佔優勢的是未來的末世論。<sup>44</sup> 范哈丁維甚至到一個地步,堅稱永生是救恩在末世的恩賜,只是應許中的,目前只是藉著信心預先

支用。<sup>45</sup> 這樣,他否認了約翰福音裡面存在著高度已實現的未 世論,以這方式解決這個問題。他認為:現在所經歷的復活生 命與審判,是用來把忠心的人與不忠心的人區分開來之語彙的 例子。

庫爾曼(O. Cullmann)認為:「『已經實現』居於比較凸顯的位置」,這個事實的解釋是「本福音書的整個觀點,是比其他任何福音書更強而有力地把耶穌在歷史中的生活放在它該有的地位,就是作為歷史中具有決定性的正中央地位。」<sup>46</sup> 然而,除了他過度強調約翰福音中的救恩歷史這個事實之外,這仍然沒有解釋為何這卷福音書會比較著重地將耶穌描繪為「歷史中具有決定性的正中央地位」。

庫爾曼的學生芮卡(P. Ricca)同樣強調救恩歷史,向前瞻望真正的基督再臨,雖然沒有使用這樣的詞語。<sup>47</sup> 但是由於沒有提及最後的衝突,芮卡認為基督再臨只有對於教會有意義;而且,當它發生的時候,信徒的生命將會得著復活為冠冕。但是,芮卡就在這裡犯了錯因為他不能指出新的榮耀與舊的榮耀有何差別;如果兩者沒有差別,也就無法區分了。芮卡不得不說教會是個末世的連續統(continuum eschatologicum),是持續的臨在,基督在其中的臨在,就像祂的肉身在地上的日子

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> 那就是賴德著,馬可人、楊淑蓮譯,《賴氏新約神學》(台北:華神,1984) = G. E. Ladd, *A Theology of the New Testament* (Grand Rapids, 1974)。再者,使用一分基督徒文件的末世論作為決定其寫作日期的指標,是極其值得懷疑的作法:參 S. S. Smalley, 'The Delay of the Parousia', *JBL*, Vol. lxxxiii (1964), pp. 41-54。

Die Eschatologie des Johannesevangeliums (Assen, 1962) •

<sup>45</sup> 同上, pp. 60ff., 74-80。參 T. Preiss, *Life in Christ* (London, 1954), p. 27, 他將約翰福音中的永生形容為「尚未成為實際之盼望」(*in spe nondum in re*)的財產。

Salvation in History (London, 1967), pp. 289f. •

Die Eschatologie des vierten Evangeliums (Zürich, 1966) •

一樣真實,也像在末日一樣真實。對於芮卡而言,這是解決問題的鑰匙:末世論就是基督論。末日來過了,現在來了,將來要來;而且一切都是由基督掌管的,祂來過,現在來了,將來要來。只有一個末世的事件:耶穌自己。芮卡一邊承認的,另一邊卻又予以否定。後面解決問題的鑰匙與稍早的解經相衝突,而抵銷了開頭出色的解經。

對於布蘭克(J. Blank)而言,末世論也具有基督論的功用。<sup>48</sup> 基督面對人,並帶來救恩;但奇怪的是,布蘭克竟然說審判不是基督的功用,而是拒絕基督所提供之救恩的罪人的功用。他正確地主張已實現的末世論在第四卷福音書中佔了優勢,卻比他自認為的夠接近布特曼的人類學解釋(見上文)。

柯瑞勒(A. Corell)依循斯堪的納維亞(Scandinavian)學者的路線,認為末世論與教會之間有所關連。<sup>49</sup>他認為教會是耶穌在地上之生活的投射,但也是期盼最終的成就。這樣理解約翰福音,有點像是保羅書信;他對於約翰福音的一些象徵感到非常困擾,而且大大錯失了第四卷福音書中對於個人的著重,後者是毛勒(C. F. D. Moule)留意到的。<sup>50</sup>但毛勒的解釋——

已實現的末世論與對於個人的強調有關(參:尤其是十四 23), 正如未來的末世論是跟團體的思想有關一樣——雖然乍看之下 頗吸引人,卻垮在第六章的幾節經文,即六章 39~40、44、54 節。在六章 39 節,耶穌在末日所要復活的乃是 auto——也就是 父所賜給祂的所有(人);但在六章 40、44、54 節,耶穌運行 復活大能的對象卻是 auton,即個別的信徒。換言之,有證據 支持未來的末世論與強調個人的組合。<sup>51</sup>

最近試圖解釋第四卷福音書中高度已實現的末世論的作法,其中之一來自歐恩(D. E. Aune)。<sup>52</sup> 他主張一種生活情境(*Sitz im Leben*),受聖靈感動的基督徒先知在其中傳講的話語,被視為復活基督的話來接受(他不可能知道晚近對這常見的理論所作的有力攻擊),<sup>53</sup> 並且他解釋說:在約翰群體的敬拜儀式中,期盼並經歷了得著高舉的主。歐恩將一章 51 節視

<sup>48</sup> Krisis: Untersuchungen zur johanneischen Christologie und Eschatologie (Freiburg, 1964) °

Consummatum Est. Eschatology and Church in the Gospel of St John (London, 1958), pp. 85-112 °

C. F. D. Moule, 'The Individualism of the Fourth Gospel', Nov. T Vol. v (1962), pp. 171-90; idem, 'A Neglected Factor in the Interpretation of Johannine Eschatology', Studies in John (Leiden, 1970), pp. 155-160 °

E. Grässer, 'Jesus und das Heil Gottes: Bemerkungen zur sog. "Individualisierung des Heils"', *Jesus Christus in Historie und Theologie* (Tübingen, 1975), pp. 167-84 指出:「救恩的個人化」如何常常不單出現在保羅書信和約翰福音中,也出現在對觀福音。

The Cultic Setting of Realized Eschatology in Early Christinaity (Leiden, 1972), pp. 65-102 °

尤其參 D. Hill, 'On the Evidence for the Creative Role of Christian Prophets', NTS, Vol. xx (1974), pp. 262-74; Richard Bauckham, 'Synoptic Parousia Parables and the Apocalypse', NTS, Vol. xxiii (1977), pp. 162-76; J. D. G. Dunn, 'Prophetic "I"— Sayings and the Jesus Tradition: The Importance of Testing Prophetic Utterances within Early Christianity', NTS, Vol. xxiv (1978), pp. 175-98。

為他的假說的解釋關鍵,認為看見基督是約翰群體敬拜儀式的中心點,並引用一些類似的經文,說到天使參與在神子民的團體敬拜中。他認為一章 51 節反映了一種已經定型的啟示形式,是在後期猶太教與早期基督教中常見的,並且將這些觀察所蓄積的力量視為一條「決定性的線索」,主張約翰福音的作者藉著一章 51 節表達「在團體敬拜的環境中,約翰群體在屬靈方面所經歷的那種事件」。54 把主張建立在一處難解且有高度爭議的經文上,總是很危險的;歐恩這個揣測性解釋的其餘部分從未成功地取代那已經失落的信念。如果敬拜儀式是第四卷福音書中已實現之末世論的解釋,本福音書的作者可真是把這個事實隱藏得出奇的好。

最為人熟知、但最難以理解的,是布特曼的神學重構。布特曼主要的釋經原則是仰賴於內涵鑑別學(Sachkritik),連同他在哲學上的北極星—海德格派(Heideggerian)的存在主義——促使他將基督復活、五旬節、與基督再臨全部納入宣講的時刻,而不再能夠區分。55 他並不認為末世就是現在(意即:從某個角度來說,將來的世代與現在的世代重疊),卻主張末世就是臨在於現今存在的會遇中。對布特曼而言,末世就是那

超越世界歷史的--這是語言的濫用。

布特曼強調約翰福音中垂直的二元論,卻犧牲了末世的(水平的)二元論。人子是從天上降下來的(三 13):道成了肉身(一 14)。祂生命的頂峰就是祂的死—得高舉:祂「被舉起來」(十二 32)。本卷書一再將從上頭來的與從下頭來的(三 3、31,八 23)、靈的領域與肉體的領域(三 6,六 63)相對比,反映了相同的態度。這世界和它的王(十六 11)是在黑暗中,耶穌卻是光(八 12)。祂使人能以成為光明之子(十二 36;參:九 5,十一 9,十二 35、46)。耶穌的國不屬這個世界(十八 36),所以,如果有任何人想要「看見」它或進入它,就必須從上頭(anōthen; 56 三、5〔《和合》「重」〕)而生。這種垂直的二元論並非絕對性的:世界是道所創造的(一 3),而且仍然是神所愛的(三 16),雖然它現在的特徵就是惡(七 7)。但是,我們一定不可減弱垂直二元論的力度。

同時,約翰福音反映一種真正的末世二元論。庫爾曼正確 地指出:從上頭而來的世界,是在救贖歷史的背景中臨到我們 的。所以,正如布朗所說的,「猶太人的歷史就是在為這個高 潮的時代先行鋪路(四 21~23)」。<sup>57</sup> 再者,雖然新的時代已 經破曉,在現今帶來了生命與審判,完滿的生命恩賜卻沒有在 耶穌事奉期間臨到,只有到未來才藉著末日的復活而成就。在 五章 21~30 節,清楚無誤地從第一種含意的「生命」轉變到

Cultic Setting, pp. 89-102 •

罗檢視布特曼的末世論架構,最便捷的方式是看他所寫的 Theology of the New Testament (London, 1952-55);然而,若要論及他對約翰福音的研究,卻還得從他所寫的約翰福音註釋書(見上文)中擷取一些零星的內容。一分嚴格的批判,見 D. E. Holwerda, The Holy Spirit and Eschatology in the Gospel of John (Kampen, 1959), pp. 113-33。

<sup>56</sup> 這種空間上的二元論本身支持譯作「從上頭」,而不是「再次」 或「重新」。詳參: F. Büchsel, *TDNT*, Vol. I, p. 378。

<sup>57</sup> Brown,前引書,p.cxv。

第二種含意的「生命」,在十一章 24~26 節則是顛倒過來。不單基督徒的生命裡面含有未來的因素——甚至連布特曼都承認這一點——也存在著兩個時代的基本架構(五 28~29,六 39~40、44、54,十二 48;可能還有十二 2~3;以及跋語,二十一 22~23)。

儘管有這樣可以批判之處,布特曼、陶德、與布蘭克卻都 正確地強調:第四卷福音書中主要的著重點是在於已實現的末 世論,縱使他們沒有給予天啟文學結構該有的地位。

#### 4. 末世時代的起點

假設這種兩個世代的結構是正確的,就務必要找出末世是在何時初露曙光的。構成這個問題的有三個息息相關的謎題。這些謎題的開始是拯救事件——耶穌的死/復活/得高舉/賜下聖靈——在神學上的整體性,而且在衡量這個神學整體性時必須以三個論題為背景:(1) 救恩歷史在約翰福音中的地位;(2) 所謂「約翰福音中的五旬節」(二十22) 這個問題;(3) 門徒們在這拯救事件前後的情形。

在那具有決定性之時候(見上文)所發生的「榮耀」與「舉起」(正如解經學者們現在都承認的),在約翰福音中特殊的用法,強調了拯救事件本身的完整性。從時間上來說,耶穌的死、復活、得高舉、與賜下聖靈是分開的;但在神學上,約翰卻將它們視為一件事。如果抱持這個觀點,(1)真正的救恩歷史就必須縮減到最低程度;(2)有很有力的理由必須把二十章 22

節視為「約翰福音中的五旬節」; <sup>58</sup> (3) 只有在拯救事件之後,才有真正的信徒。但是,在每一個論題中,都必須加上重要的限制。

關於第 (1) 點,正如筆者已經指出的,庫爾曼極力地訴諸於約翰福音中大量的救恩歷史;縱使他強調得太過,卻不容忽視。但是,約翰在保留其歷史架構的同時,卻沒有任何理由不能表達神學上的意義。從約翰福音二十章最能看出這一點,在 1、19、26 節表達時間上的間隔,杜絕了純粹從神學的角度理解這一章的作法;但同時,在二十章 17、22、27 節之間的關係,確實存在著真正的神學問題。

這把我們帶到第 (2) 點。因為約翰在其他地方主張說:耶穌若沒有得著榮耀,保惠師就不來 (七 39,十六 7),常常就有人認為:二十章 17 節很有力地促成了復活與升天的單一性,所以,耶穌的升天一定是在二十章 17 節與二十章 19 節之間發生的,因為聖靈是在二十章 22 節賜下的。這些學者認為:在二十章 17 節與二十章 27 節提及觸摸復活耶穌的不同方式,更加強了這個論點。

針對這個立場,下列幾點值得考慮:(a) 毛勒從兩個門徒的不同需要這個角度來解釋二十章 17 節與二十章 27 節的差異。(b) 他也指出:「我要升上去」(二十 17) 是放在馬利亞所

<sup>58</sup> 支持這個觀點的論據,簡潔扼要的概述,參 J. D. G. Dunn, *Baptism in the Holy Spirit* (London, 1970) pp. 173-76;相反的觀點, pp. 176-78。

241

要傳達的信息裡面,而不是做為她不能「摸」祂的理由。59「我 還沒有升上去,這幾個字,並非暗示耶穌正在升上去的過程 中,只是說馬利亞不需要纏著耶穌不放,因為耶穌還沒有升上 夫。(c) 耶穌在二十章 27 節將祂的身體指給多馬看,肯定表示 耶穌還沒有升上去。60「看見才相信」與「沒有看見就相信」 之間的對比(二十29),其前提是耶穌是在二十章28節之後才 升上去的,證實了這一點。試圖避免這一點,是無法令人信服 的。(d) 那些強調這些事件在神學上完整性的人必須承認:無 論如何,都有某個時間上的間隔(二十 17「還沒有」)。(e) 在 他們的構想中,耶穌臨終前所說的話是「成了」(十九30),而 不是比較合適的「我要升上去」,一定令他們覺得很奇怪。(f) 鄧 恩指出:「根據二十章 18 與 25 節的反應中確認的身分看來,」 16 與 28 節不同的反應可能沒有特別的意義。<sup>61</sup> (g) 再者,把 二十章 22 節視為約翰福音的五旬節、卻不認為耶穌已經最終 升上天去的那些人,更是沒有站得住腳的理由,因為聖靈的賜 下一定得等到耶穌得榮耀的這個步驟才能成就的(七39,十六 7)。

這些進路的共通之處,在於誤解了第四福音書中神學與歷

史的關係。約翰無疑選擇、塑造、並解釋他所報導的歷史,卻不是試圖寫一篇神學論文,以純粹象徵的方式來利用歷史。<sup>62</sup> 另一方面,雖然他承認耶穌的事奉/受死/復活/賜下聖靈有時間順序上的性質,卻從神學方面將它們視為一體的。與其說「對約翰而言,聖靈的賜下是耶穌受死的直接結果,而不是一個單獨的事件,就像升天一樣」,<sup>63</sup> 還不如說:對約翰而言,聖靈的賜下是耶穌得榮耀的直接結果,雖然是一個單獨的事件。

因為救恩事件的完整性是以神學上的一個完整單元出現的,耶穌才會在甚至還沒有吃最後晚餐之前,就迎接這時候的來臨(十二23)。這就是耶穌來臨的整個目的;因此,早在十章 18 節祂就能夠說:「沒有人奪我的命去,是我自己捨的」,正如祂能說「我要升上去見我的父,也是你們的父」一樣(二十17);而且,在這兩個地方,如果直截了當地問道:「立刻嗎?」可就錯失了重點。順序上的安排和時間上的間隔,都跟歷史有關;拯救事件的完整性則與神學有關。確實,「可以恰當地凸顯神學主題,而不會把時間上的概括弄得模糊不清。」 64 在神學上,耶穌這個拯救工作的組成部分並不是「按時間先後布置的」,65 雖然它們在歷史上是如此。

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> 這是在一次私下談話中所說的,為鄧恩所引用(J. D. G. Dunn, *Baptism*, p. 176)。

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> 不然的話,就如涂與(W. Thüsing, *Die Erhöhung und Verherrlichung Jesu im Johannesevangelium* [Münster, 1970] pp. 265ff.)所指出的,向馬利亞顯現與向門徒顯現一定是屬於大不相同的類型。

<sup>61</sup> Baptism, p. 176 •

<sup>62</sup> Leon Morris, Studies in the Fourth Gospel (Grand Rapids, 1969), pp. 65-138 °

<sup>63</sup> Lindars, p. 612 (強調字體為筆者標註)。

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> J. D. G. Dunn, *Baptism*, p. 178 •

<sup>65</sup> 借用巴列瑞特精選的用詞 ( C. K. Barrett, 'The Place of Eschatology in the Fourth Gospel', Ex. T., Vol. lix [1947-48], p.

242

然而,如果推論說約翰福音二十章 22 節不是「約翰福音 的五旬節」、卻會引發更尖銳的問題、即這一節經文到底是甚 麼意思?難道我們果真必須斷定約翰認為聖靈是藉著耶穌的 「吹氣」(insufflation)賜下的?「吹氣」一詞或許會誤導人: 宋腓爾德(Schonfield)的譯法「祂噴出深深的氣息」頗吸 引人。就著我所能確定的,在新約聖經中只出現一次的動 詞 emphysaō, 其獨立用法的就僅見於約翰福音二十章 22 節,卻不曾出現在古典或希臘化時期的希臘文。例如:《七 十士譯本》提供許多不同的結構(如:創二 7;王上十七 21;《多比傳》六8[異讀];結二十一36;《便西拉智訓》 四十三 4;鴻二 2),卻不曾出現獨立用法。鮑爾(Walter Bauer)的希臘文辭典(BAG, p. 257)引用約翰福音二十章 22 節,作為獨立用法的一個例子,「目的是要傳遞聖靈」;但在 他所列舉的所謂類似的用法中,卻沒有一個是絕對相似的。至 少,約翰的用法是很奇特的,因此才會出現後來加上的「向他」 們」(他提安的《福音書合參》[Tatian's Diatessaron]、D syr<sup>cur</sup>; 中英文譯本多據此翻譯)。如果約翰根本無意要說耶穌確實在 那時賜下聖靈,很可能會避免加上「聖靈」或「淮入他們裏 **Ⅲ」。** 

難道不可能把這個「吐氣」(exhalation)當作一個行動式的比喻,描繪聖靈在這整個拯救事件之神學完整性裡面的賜下,卻不堅持說約翰認為聖靈確實是在那個時刻賜下的嗎?耶穌的行動是說到聖靈將來的賜下,但其上下文卻

是將之與那個「時候」的其他因素連在一起的。與約翰福音二十章 22 節的行動相當的,並不是使徒行傳二章 1 節起,而是路加福音二十四章 45~49 節。聖靈的這個「賜下」並不是與聖靈在使徒行傳的賜下不同的,也不是在私底下預先給他們的「頭期款」,而是一個行動式的比喻,指向未來。約翰福音中一個合適的類比是耶穌為門徒洗腳(約十三1起)。即使連耶穌所說的「你們受聖靈」也不能作為決定性的證據,來表示二十章 22 節是要描繪聖靈真正的賜下。在第四卷福音書其他地方,耶穌發出一些命令,是當時不可能順服的,尤其參:七章 37~39 節。雖然這樣解釋二十章 22 節似乎不能作為最後的證據,仍然有其優點,就是避免其他作法的缺點(如:多馬並不在場,這是個無法改變的事實),而且相當切合這卷福音書中歷史和神學之間的互動。

接著當然得考慮第 (3) 點。在約翰福音中,末世的起點究竟在甚麼時候?這個問題需要從兩面來回答。在神學上,引入末世時代的是基督的拯救工作——從道成肉身開始,到聖靈的賜下,視為完整的單一事件,或許特別強調祂的死/得高舉。然而,在歷史上,情形更加引發歧義,因為在時間的層面上,當時的信徒生活在兩個時代之間一個獨特而無法重複的過渡時期。

現在,如果從約翰福音與使徒行傳的時間架構,來瞭 解這些重要的事件,我們就必須說:兩個時代之間的 過渡時期,即使不是從耶穌的事奉到五旬節之間,即

使不是從祂的降生到五旬節之間,也是從祂的死到五旬節之間。我們現在所謂基督徒全備的經歷,可能只是在耶穌升天與五旬節之後,「從天而來的保惠師」來了,代表並為「在天上的保惠師」而行動。同樣的,只有在神的羔羊背負人的罪惡而死並復活以後,新生與新造的經歷才成為可能的。<sup>66</sup>

這就意味著:只有在耶穌基督已經完成這個極峰的拯救事件的所有步驟之後,才有基督徒所說之充分意義的真信徒。那表示:在第四卷福音書所描繪的情境完成之前,沒有充分意義的信徒,而那些閱讀這卷福音書的人則是充分意義信徒,或受邀請成為這樣的信徒。這個處境本身固有的模稜兩可,促成了另一個模稜兩可的問題,即那些與耶穌相處的人當中誰是信徒,誰又不是信徒。這是教會的生活情境與耶穌的生活情境之間的張力。不單在耶穌受死/得高舉之前的門徒們,嚴重地缺乏理解力(如:二22,十二16,二十9;參:十四26),連在耶穌事奉期間對祂的信心,都一次又一次地不視為十分不穩定的,<sup>67</sup> 我將會在下一章回頭談到這一點。因此,多馬的信心是一次偉大的躍進;但甚至連這樣的信心都不能與後來信徒的信心相匹敵(二十28~29)。

我們幾乎可以說有雙重的起點:一個是在神學上很明確

的,一個則是深陷在過渡的歷史中的。從這些不同類別的資料,可以得出甚麼樣的結論?

#### 5. 試著提出一個新的綜合觀點

問題的主要部分在於它的表述方式。首先,學者們太常把垂直的二元論與水平的二元論相對立了。晚近有位作者錯誤地主張:猶太教的二元論貫穿了水平的層面,既然約翰納入相當多垂直的二元論,水平的視野正「在消失的過程中」。<sup>68</sup> 歐德博(H. Odeberg)很久以前就已經指出:這兩者在後期猶太教中都有其地位。<sup>69</sup>

但有更令人信服的理由支持綜合的觀點。我已經指出:在兩約之間的天啟文學中,神在這個世代掌權的作為,若與將來的世代相比較,差別之處在於一個事實,即只有將來的世代才是神拯救作為、敞開賜福祂的子民、並(伴隨著)審判祂的對敵的環境。在天啟文學中,傾向於將這個世代中垂直的層面侷限在先見的私人經歷。所以,已實現的末世論的程度越大,我們就越可能在歷史中見到這位超越的神公開的掌權與賜福。如果約翰福音比對觀福音更多顯出以已實現的末世論,我們就只能預期它也會更多包含垂直的二元論。對於垂直二元論的著重,會隨著已實現末世論的強調而成比例地增加,但並不會與

245

<sup>66</sup> J. D. G. Dunn, *Baptism*, p. 181 •

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> 參 J. Painter, 'Eschatology Faith in the Gospel of John', *Reconciliation and Hope*, (Exeter, 1974), pp. 49-51。

D. Hill, *Greek Words with Hebrew Meanings* (Cambridge, 1967), p. 196 °

<sup>69</sup> The Fourth Gospel (Amsterdam, 1929, repr. 1968), pp. 293f. •

246

水平二元論的強調形成反比例,它與後者是不大相關的。70

我們還可以更進一步。在單純的天啟文學中,神在介紹將來的世代時並沒有請求人的原諒。在這一點上,沒有人的意志與神合作的問題:神採取行動。基督徒所主張的基督再臨(在末日時)也類似。但新約聖經(包括約翰福音)的末世論,以一種方式採用了這種兩個世代的結構,即將來的世代已經初步地來臨了。下一個世代的一些特色現在已經出現了,但其他的特色顯然還沒出現。復活生命與審判的最終實現,仍有待「最後之日」;但人現在就經歷生命與審判了。那日子似乎耽延,就表明人還有機會回應神;然而,因為那世代已經初露曙光,每一件事似乎都已經比以前更加急迫了。這就更加凸顯出那是神的作為;所以,我們馬上可以預期的是,會更加強調神在拯救人的作為上絕對至高無上的主權。程度很顯著之已實現的末

世論必然會更大顯露出神的拯救作為,即更多顯明垂直的二元 論。但是,反過來說也是一樣。更多強調垂直的二元論現今的 運作,已實現之末世論的程度也就更大。

可以與這些結論密切結合在一起的,是這個新世代的兩個 起點的說法,一個是在神學上很明顯的,另一個是深陷在過渡 的歷史中。約翰福音的讀者千萬不可認為自己的處境跟本福音 書裡面耶穌所接觸的那些人一樣。他們生活在那個過渡的歷史 之後,在那完整的拯救事件之後。但是,強調這個拯救事件在 神學上的完整性與重要性,結果也就強調必須從這個角度來看 後來的歷史。拯救的事件已經發生了,新的世代已經破曉。所 以,第四卷福音書比對觀福音更強調以實現的末世論,因為約 翰更多闡述耶穌的受死/得高舉的神學,神已經在這個事件中 從天降下,採取了決定性的行動。當然,如果完全從神的的角 度來看,就不可能說有一個重要的「拯救事件」,只能說到永 恆的真理。這個事件一定是歷史事件。但對這個事件作純歷史 的描述,只是說明所發生的事實,卻無法以最強而有力的方 式,呈現該事件的獨一性與深遠意義,所以也就無法呈現它在 傳揚福音上的意義。約翰的讀者必須體認到:神已經行動了; 基督已經降下、受死、並得高舉了,現在他們必須從信心的角 度來就近耶穌。

#### 約翰福音的基督論

如果將耶穌理解為既是神又是人,那麼,如果神的全權與 人的責任之間存在著任何張力,最明顯的焦點一定是在祂的身 上。因此,本段就是要探討「主權一責任張力」、與第四卷福

多 C. F. D. Moule, 'The Influence of Circumstances on the Use of Eschatological Terms', *JTS*, Vol. xv (1964), p. 8,他說:「相對於『水平的』與純粹屬人的層面,天啟文學有其強調超越與『垂直』層面的價值。」巴瑞特(C. K. Barrett, *The Fourth Gospel and Judaism* London, 1975)在追溯第一世紀後期猶太教與基督教之間類似的發展後指出:「天啟文學不是本〔第四卷〕福音書的特色」(p. 44; 參 pp.66f.)。然而,兩個世代的這個基本結構(加上基督徒的修正)的確是它的特色。再者,新約聖經中主要的啟示文學與第四卷福音書有許多關連。這也不是例外,雖然巴瑞特持不同的看法(p. 66):他自己後來(p. 89 註 24)說:在第二世紀,對於基督再臨的盼望既活潑又得體,那當然也見證了基督徒天啟文學的盛行。

音書描繪耶穌的特殊方式之間的關係。這裡無意概覽用在祂身上的頭銜,因此避免了(例如)人子語錄的複雜問題,除非它影響到當前的主題。<sup>71</sup>

#### 1. 證據的概覽

第四卷福音書將神性歸於耶穌,或許比新約聖經中任何一卷書都要更為堅決。道(Logos),就是耶穌基督(一14、17),不單是「與神同在」,而且「就是神」(一1)。道與神一起參與創造的工作(一3)。在三個最常見的鑑別版本的希臘文新約聖經中,<sup>72</sup> 都稱耶穌自己為 monogenēs theos,「獨一的神」,或「獨一者,神」(一18,第二個字可能是第一個的同位語)。與多馬的信仰告白(二十28)同樣驚人的是耶穌的回答(二十29);這證實了巴瑞特對於一章1節的評論:「約翰的意思是:必須根據這一節經文來閱讀這整卷福音書。耶穌的作為與

(1975-6), pp. 418-40 已經指出:訴諸於諾斯底主義來尋找降下/ 升上的主題,是沒有必要的;事實上,在猶太教內就有許多類似 的說法。同樣地,參 J. P. Miranda, *Der Vater, der mich gesandt hat* (Bern, 1972)。本書採取的立場是「神」與「神子」基督論在本質 上是屬於猶太人的,支持這個立場的其他重要作品包括 J. A. Fitzmyer, 'Der semitische Hintergrund des neutestamentlichen Kyriostitels', *Jesus Christus in Historie und Theologie* (Tübingen, 1975), pp. 267-98; C. F. D. Moule, *The Origin of Christology* (Cambridge, 1967); I. H. Marshall, *The Origins of New Testament Christology* (Leicester, 1967); M. Hengel, 'Christologie und neutestamentlichen Chronologie', *Neues Testament und Geschichte* (Zürich, 1972), pp. 43-67; idem, *The Son of God* (London, 1976)。

<sup>72</sup> 即聯合聖經公會版(UBS),聶索—柯百垂版(Nestle-Kilpatrick), 聶索—艾蘭德版(Nestle-Aland)。第一個與第三個版本正在整合 的過程中(編按:目前兩個版本的正文完全相同,僅有的差別是 鑑別註腳、分段、與標點符號)。

S. S. Smalley, John—Evangelist and Interpreter (Exeter, 1978), pp. 210ff. 認為耶穌身上的神/人張力是第四卷福音書使用基督論 頭銜的中心,但我必須克制自己在此討論這一點。然而,因為本 書論及約翰福音與猶太背景,所以有一個問題是我無法避免的, 縱使沒有篇幅可以充分論述它,那就是:約翰福音將神的地位歸 於耶穌,這確實是猶太人的作法嗎?真正將 theos(神)字用在 耶穌身上,在新約聖經中並不普遍,但是即使是很稀疏,卻分佈 得甚廣,參:來一 8~9;彼後一 1(見 R. E. Brown, Jesus, God and Man [Milwaukee, 1967], p. 25); 帖後一 12; 多二 13; 而羅九 5 也幾乎可以肯定(參 B. M. Metzger, 'The Punctuation of Rom. 9:5', Christ and Spirit in the New Testament [Cambridge, 1973], pp. 95-112);而約翰福音中則有三處提及,會在本段討論。當然,耶 穌的神性並非完全取決於 theos 一字。但是,目前的新約學術界 很多、或許是大部分都主張:將神性歸於耶穌,反映了教會基督 論的改變,是由教會深入某一種形式的希臘文化所造成的。他們 認為:教會受到融合主義壓力的影響,首次從神性的範疇來形容 耶穌。例如,見 F. Hahn, The Titles of Jesus in Christology (London, 1969), pp. 108-14。試圖從斐羅用詞來理解約翰福音的 logos, 這 種作法大致已經過去了。然而,最近以來,有幾個圈子強烈主張 約翰福音的基督論是根源於猶太人。朗格聶克(R. N. Longenecker, The Christology of Early Jewish Christianity [London, 1970], pp. 136ff.) 已經證明:明確將 theos 這個頭銜歸於耶穌,是源自猶 太基督徒圈子。C. H. Talbert, 'The Myth of a Descending/ Ascending Redeemer in Mediterranean Antiquity', NTS, Vol. xxii

話語就是神的作為與話語;如果不是這樣,這就是一本褻 瀆神的書。」<sup>73</sup> 簡言之,約翰福音中有三處經文,是明確地 用「神」這個頭銜指稱耶穌的(一 1、18,二十 28);而且, 正如常常有人指出的,約翰是經過相當深思熟慮才納入這三處 經文的:先存的道就是神(一 1),成為肉身的道就是神(一 18),復活的基督就是神(二十 28)。

然而,耶穌的神性並非單單取決於直接稱祂為 theos。耶穌堅稱:相信祂就是相信差祂來的那位(十二 44),看見祂就是看見差祂來的那位(十二 45,十四 9),恨祂就是恨祂的父(十五 23)。祂說:所有的人都必須尊敬子好像尊敬父一樣(五 23),祂與祂的父原為一(十 30)。我們不單知道:若非父指示祂,子就不能作任何事,而且父所做的事子也照樣作(五 19)。至少有一位學者認為:在第四卷福音書中,如果將「工作」(《和合》常常譯作「事」)用在耶穌身上,就反映出父與子之間內在的合一。「我是」的陳述,尤其是獨立用法(參:尤其是八 58),不單是聲稱祂的先存性,也聲稱祂的神性。74 先存性未

必就有神性;但在約翰福音對事物的觀點中,耶穌的先存性的意義肯定超越了一般的人性。這卷書一再將先存性歸於耶穌(一1、15、30,八58,十五5、25),還有一些觀念也都暗示這一點:耶穌來了(五43,六14,七28,十10,十一27,十五22,十八37等),是從神來的(六46,七29,九33,十六27~28,十七8),而且是神所差來的(三17、34,四34,五23~24,六39~40,七16,八16、18,九4,十36,十一42,十二44~45,十三20,十四24,十五21,十七3、8、18、21、23、25,二十21等)。在祂之前沒有任何人。本卷書明明白白地說猶太人恨惡祂,原因正是祂將自己當作與神平等(五17~18,十33,十九7)。

同時,約翰稱耶穌為一個「人」(一30,四29,八40,九11~12、16,十33,十九5)<sup>75</sup>—甚至是出自耶穌自己口中(八40)。大家都公認,這樣的指稱是免不了的。然而,不管道有甚麼特性,「道成了肉身」(一14);而且,儘管蓋士曼(E. Käsemann)竭力反對(見下文),這個子句最好還是在一個降卑的模式內來理解,子從這個卑微中被高舉,回到祂曾經擁有、但暫時撇下的地位,從而得著榮耀(十七5)。雖然道是從

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> C. K. Barrett, *The Gospel according to St. John, p.* 160 •

不再在那裡了,現在,無論耶穌在哪裡,神臨在的榮光就在那裡」 (p. 295)。

毛勒一再主張,不帶冠詞的 hyios anthrōpou (五 27) 最可能的意思只是「人」,參他的 'Neglected features in the Problem of "The Son of Man", Neus Testament und Kirche (Freiburg, 1974), p. 420; idem, The Origin of Christology, pp. 16f.,註 15。

神而出的,「救恩」(=hē sōtēria:一個頭銜?)<sup>76</sup> 卻是從猶太人來的(四22)。如果這是一個頭銜,那麼經文唯一的意思就是:耶穌是從猶太民族——個肯定是屬人的氛圍——而出的。彼拉多的話:「你們看這個人!」(十九5),可能是一句粗魯的俏皮話,或者要引發藐視的感覺(如果不是可憐的話);但是,伴隨著「看哪,這是你們的王!」(十九14),卻令人很難抗拒一個結論,即本福音書作者——他是使用一語雙關的大師——認為耶穌既是深深降卑的一個人,卻又是君王。<sup>77</sup> 耶穌感到困倦、口渴,(四6~7,十九28),祂會愛並哭泣(十一5、35)。祂受到試探(六15、31,七3~4;雖然並未強調這一點)。再者,雖然祂有時顯露出超自然的知識(如:一48,二25,五42,六6、15?、64,十三21,十四29,十六30,十八4),有時卻又像別人一樣獲悉一些事(四1,五6,七1,十一3~4)。祂死的時候,從肋旁流出血與水來(十九34)。<sup>78</sup>

但是最重要的,約翰將耶穌描繪為完全、徹底地倚靠父—— 為了祂的能力(五19、30,八28,十37,十四10)、知識(五 30,八16)、祂的整個使命(四34,六38,十七4)。這些經文還可以增加許多,而且戴維(J.E. Davey)也對此作了很好的描述,縱使他講得過分了。79

根據諸如十五章 18 節,十七章 16、21 節這類經文,有人 可能會獲得一個結論:耶穌與其他的人(基督徒)之間沒有本 質上的差異:他們不屬世界,正如祂不屬世界一樣,祂為他們 禱告的是叫他們合而為一,正如祂與祂的父本為一那樣(雖然 最後這個祈求同樣指向耶穌與父之間獨特的合一)。這樣的進 路使選擇性的利用經文,因為在第四卷福音書中再清楚不過的 是耶穌的獨一無二性。縱使是在剛剛所引用的經文中,都有一 些限制性的因素。在十五章 18~19 節是耶穌將祂的門徒從這 世界揀選出來;在十七章 24 節,他們將要獲得的講賞是看見 耶穌的榮耀。耶穌與祂的父之間享有的一,可能是屬於道德與 職能的範疇,所以可以被祂的門徒分享(如在八 42,十七 21; 參大多數註釋書對於八 38 起的註釋——如巴瑞特、布朗、林達 斯、莫理斯),但是,它卻不是侷限於這樣的領域。在約翰福 音中,人可以成為神的 ta tekna (兒女),卻只耶穌才是神的 ho huios(兒子)—事實上,是 ho monogenēs huios(獨生子)。 **祂雖然是一個人,卻從來沒有人像祂一樣說話(七46),祂超** 越了施洗約翰(-15、27、30,三27起),甚至摩西(-17)。 祂與父的關係是獨特的(二16); 祂是「從上頭」來的, 這是 一種獨特的含意,所以是在萬有之上(三 31)。<sup>80</sup> 祂留下了謙

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> 參 R. N. Longenecker, Christology, pp. 102。

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> 参 Schnackenburg, Vol. iii, pp. 294-6; idem, 'Die Ecce-homo-Szene und der Menschensohn', *Jesus und der Menschensohn* (Freiburg, 1975), pp. 371-86; F. J. Moloney, *The Johannine Son of Man* (Rome, 1976), pp. 202-7。

這一點雖然可能有其象徵意義,本福音書作者首先將這事件視為歷史事實;參 C. K. Barrett, p. 461; J. Wilkinson, 'The Incident of the Blood and Water in John 19.34', *Scottish Journal of Theology* Vol. xxviii (1956), pp. 149-72。

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> The Jesus of St. John (London, 1958), pp. 90-157 •

<sup>80</sup> 甚在在約翰福音十章 34~36 節都是如此。我認為這個論點是僅

卑的榜樣(十三 12 起),卻聲稱享有至高無上的地位與尊榮,那樣的聲稱是獨一無二的(如:五 23,十二 8)。祂是神的那兒子(一 49);祂雖然揀選人,祂自己卻是獨一蒙神揀選的,是神的選民(一 34)。<sup>81</sup>

無論如何計算,從某個角度來說,耶穌就是神,從某個角度來說,祂是人,而且從某個角度來說,是獨一無二的。這幾點如何能夠整合在一起,並與約翰福音的神學整合起來呢?這 些資料對於理解主權一責任張力有何影響?

#### 2. 選列一些解決方案

254

下面所列舉的絕非鉅細靡遺,只是現代人對於約翰福音中 基督論思想的一個選列。還必須補充一下:不同的類別偶爾也 可能有所重疊。

出於我個人的愛好(ad hominen);但它「舉輕以明重」(a minori ad maius)的形式卻也表明:最低限度是,耶穌期望猶太人相信他,目的是要指出耶穌的超越地位(十 36),其上下文已經凸顯出耶穌就是神(十 33)。當然,這處經文明確的意義取決於所涉及的背景,參 J. A. Emerton, 'Some New Testament Notes', JTS, Vol. xi (1960), pp. 329-36; idem, 'Melchizedek and the Gods: Fresh Evidence for the Jewish Background of John x.34-36', JTS, Vol. xvii (1966), pp. 394-401; J. S. Ackermann, 'The Rabbinic Interpretation of Psalm 82 and the Gospel of John: John 10:34', Harvard Theological Review, Vol. lix (1966), pp. 186-91; 以及尤其是 A. T. Hanson, 'John's Citation of Psalm LXXXII Reconsidered', NTS, Vol. xiii (1966-7), pp. 363-7。

\* 接受西方經文的少數讀法(但卻是較難解釋的文本)。

(i) 現代對於約翰福音基督論最常見的進路,是將本福音 書作者的用語和本體論的範疇區隔開來,但他卻以某種方式將 神性歸於耶穌。這個方法有不同方面的發展,卻見於從庫爾曼 到布特曼等作家的作品中82(甚至在像杭特這樣保守的作者的 作品中),<sup>83</sup> 而且通常將耶穌的神性描繪為在啟示中的神。艾 頗德(M. Appold)<sup>84</sup> 堅稱:我們不可從道德、形上學、或哲 學的範疇來解釋耶穌與父之間的一。倒不如說那是「對等的關 係」(equivalent relationality,原文如此),如果我的理解是正 確的,那是一種職能的範疇。羅炳森的論點「將耶穌放在跟 神的其他每一個兒子完全相同的形而上層面上,卻表明祂 在職能上是獨一無二的,因為只有祂『常作祂〔父神〕所 喜悅的事』」。85 庫薩(R. Kysar)在討論這件事的時候,寧 可採用「職能」與「位格」等詞語,而不用「職能」與「本 體論」; 86 但我懷疑這樣細微的區別在實質上有沒有造成很 多的改變。無論如何,我們無法肯定可以在「職能上」與 「本體論的」之間做出合理的區分。87 柏拉德(T. E. Pollard)

<sup>82</sup> O. Cullmann, *The Christology of the New Testament* (London, 1963), pp. 306ff.; Bultmann, 隨處可見,或許尤其是 pp. 248-54。

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> Introducing the New Testament (London, 1972), p. 65; idem, According to John (London, 1968), p. 115 °

The Oneness Motif in the Fourth Gospel (Tübingen, 1976) •

<sup>&</sup>quot;The Use of the Fourth Gospel for Christology Today", *Christ and Spirit in the New Testament* (Cambridge, 1973), p. 73 •

<sup>86</sup> The Fourth Evangelist and His Gospel, pp. 200-6 •

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> 參富勒 ( R. H. Fuller, *The Foundation of New Testament Christology* 

寫道:「聖約翰是否想到兒子的身分在本體論上的性質,是值得懷疑的;」<sup>88</sup> 要回答他的這個說法,一個合適的起點是:「聖約翰是否想到兒子的身分在職能上的性質,是值得懷疑的。」除此之外,最重要的是必須認識到:本體論與職能的範疇都可以在約翰福音中找到,柏拉德自已在同一個段落中前後不一地承認了這一點,他引用七章 19 節與十四章 9 節時下結論說:「耶穌聲稱祂所重現的不單是父的思想與行動,還包括祂的本性。」<sup>89</sup>

(ii) 那些訴諸於約翰福音中基督神性的職能因素的人,有許多也藉助於希臘文化。富勒如此作,布特曼當然也一樣。林達斯採取相同的進路,辯稱將 theos 歸於耶穌顯示出「嚴格的猶太獨一神論開始減弱的約束性的影響」。<sup>90</sup> 根據這種說法,習慣稱耶穌為kyrios,自然會稱祂為 theos,與《七十士

[London, 1965], pp. 247ff.) 引發的問題,他雖然認為:本體論的範疇大部分是為希臘化世界重述福音所造成的,但他卻承認:「因為,行動必然暗示著先前的存在,這一點不單是希臘思想的一個怪癖,也是一個普世的統覺〔apperception;編按:萊布尼茨和康德的哲學中關於認識論的重要概念〕—縱使只有在行動中才可以理解存在,後者也是確實的。關於雅威,這類本體論方面的思想甚至出現在舊約聖經中,如『我是』(出埃及記與第二以賽亞書)」(pp. 248f.)。參:尤其 Longenecker, *Christology*, pp. 154-6 的徹底論述。

譯本》的「主神」類似。結果,在伊格那丟(Ignatius)的書信中,非常普遍地稱耶穌為神,那是在希臘化的過程中又向前跨出了一步。

針對這種簡易的答案,可以提出太多的異議。首先,正如馬斯廷(B. A. Mastin)已經指出的,<sup>91</sup> 伊格那丟將 theos 歸於耶穌,是與約翰福音所表現出的謹小慎微的保留態度背道而馳的。伊格那丟再三說到耶穌是「我們的神」;他在信中說到「我們神的受難」,和「神的血」等等。第二,我已經說明過,在猶太圈子中是多麼常見地說到像神一樣的存有。尤其是朗格聶克已經指出:新約聖經中六處稱耶穌為神的經文,都是出現在「代表猶太見證人圈子的書卷中」,在保羅書信中卻只能找到兩三處。朗格聶克主張——馬斯廷也同意——在外邦人背景中將神性歸於耶穌,將會表明祂是許多神明當中的一位;而在猶太背景中將神性歸於耶穌,則會導致「重新思索傳統的獨一神論,試圖在基本的合一性架構中納入多元性的觀念」<sup>92</sup>——除非引致了褻瀆的指控。

(iii) 在稍早的一篇論文中,<sup>93</sup> 馬斯廷提議說:在約翰福音二十章 2 節稱耶穌為神,是受到多米田(Domitian)在位時的皇帝崇拜所促成的。綏屯紐(Suetonius)告訴我們:

<sup>88</sup> Johannine Christology o

Johannine Christology and the Early Church (Cambridge, 1970), p. 17 °

<sup>90</sup> Lindars, p. 615 •

<sup>91 &</sup>quot;A Neglected Feature of the Christology of the Fourth Gospel", NTS Vol. xxii. (1975-6), p. 45 °

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> 参 Longenecker, *Christology*, pp. 139ff.,引用於馬斯廷,上引文。

B. A. Mastin, "The Imperial Cult and the Ascription of the Title Theos to Jesus (John xx.28)", St. Ev. Vol. vi. (1973), pp. 352-65 •

多米田被人稱為「我們的主與神」(dominus et deus noster), 基督徒可能會以「只有耶穌是主與神」來回應它。然而, 絕非普世都同意第四卷福音書是在如此晚的日期才寫成 的。而且,基督徒的回應(如果真是這樣)並沒有表達為 複數的信仰告白,跟皇帝崇拜的信仰告白類似(啟示錄提 供了比較好的類似告白),似乎很奇怪。縱使約翰福音二十 章 28 節確實是為了回應皇帝崇拜的,那樣的崇拜卻絕對無 法說明約翰福音一章 1、18 節稱耶穌為神的作法。此外, 第四卷福音書並沒有任何跡象表明基督教與皇帝崇拜之間 的衝突,那是跟啟示錄相反的。

(iv) 第四種解釋是由布朗提出的。布朗主張:在新約聖經(包括第四卷福音書)中,明確賦予耶穌 theos 這個頭銜的經文,若不是在詩歌,就是在頌榮中;他猜想,這是表明:禮拜儀式的慣用語比敘事體或書信體更快將「神」這個頭銜用在耶穌身上。<sup>94</sup> 布朗跟其他許多人一樣,認為導言(含有頭兩處的重要指稱即一1、18)是早先編寫的一首詩歌,後來才插入第四卷福音書中。而且,他認為二十章 28 節是一分早期基督徒禮拜儀式所引發的回應,多馬是代表整個基督徒群體說話的。他認為啟示錄四章 11 節的「我們的主,我們的神,你是配得……的」證實了他的解釋。

布朗的說法有些真實之處;但他的整個理論用在第四 卷福音書,說服力卻不如用在新約聖經其他部分。傑克· 桑得斯(J. T. Sanders)勉強承認約翰福音的導言是一首「宗 教詩」,卻基於形式上的理由,不認為它是跟他所研究的其他讚美詩經文一樣的詩歌。<sup>95</sup> 巴瑞特在一篇重要的論文中強調:<sup>96</sup> 導言不是詩句,而是「帶有韻律的散文體」,原來就是以希臘文寫成的,而且是由本福音書作者寫的。巴瑞特的論點並非全部都能令人信服,但他的主要理論卻是非常值得擁護的。此外,馬斯廷已經指出:如果把約翰福音二十章 28 節與啟示錄四章 11 節一起混為一談,放在「頌榮」的定義就變得有點模糊不清了。從表面看來,約翰福音二十章是散文敘事體,而啟示錄四章 11 節的「我們的主,我們的神」只是表明誰配得讚美。無論如何,我們對於第一世紀基督徒的禮拜儀式所知非常有限,使得依據早期和後來發展完善的禮拜儀式建立的理論,比其他大部分的理論都更具有推測性(因為相同的理由,也更難以證明為錯誤的!)。

(v) 上文曾提及馬斯廷晚近的一篇論文;<sup>97</sup> 從中多多少少看出:可以將他與其他認為第四卷福音所受的影響主要是來自猶太背景的人並列。然而,他認為:促使約翰福音稱耶穌為神的,主要是教會與會堂的衝突。會堂的事奉怎樣將耶穌的重要意義減到最低,也照樣促使教會看見祂的

<sup>94</sup> Jesus, God and Man, 同前。

The New Testament Christological Hymns (Cambridge, 1971), pp. 20f. •

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> 'The Prologue of St John's Gospel', New Testament Essays (London, 1972), pp. 27-48 •

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> 前引文,pp. 32-51。

重要意義。尤其是,他引用約翰福音裡面記載耶穌與猶太 人衝突的一些經文,是與耶穌的身分有關的衝突(尤其參: 五 17~18,八 58,十 30 起,和它們的上下文)。然而,在 回答這個問題時必須留意一些事:(1)清楚無誤地將 theos 這個頭銜歸於耶穌的三處經文,並不是在猶太人/基 督徒爭辯的背景中。(2) 馬斯廷的理論比他所認為的更接近 一種論點,即隨著基督教遠離猶太獨一神論,朝向希臘的 多神論移動時,也等比例地將耶穌神化,儘管他對希臘多 神論抱持非難的態度。兩者皆認為:基督教退離猶太思想, 從某個角度來說乃是賦予耶穌神性的先決條件,所以兩者 都得面對朗格聶克和其他人所引用的難以應付的證據。(3) 在 這些日子中,都把第四卷福音書中的每一件事歸咎於教會/會 堂的爭議,這是筆者所不樂見的。但這個題目太大,在此僅能 一筆帶過。然而,筆者必須說的是:雷斯特納(Leistner) 98 堅 稱約翰其實不像一些人以為的那樣反猶太人,我非常同意這一 點;而在類似馬庭(J. Louis Martyn)的作品99 中一再傳播 的那種盛行的推理,卻令人懷疑是把一種巧妙的理論強加 在證據之上。

(vi) 巴瑞特從辯證基督論的角度來說明這個問題。100

他認為想要從約翰福音找出基督的神人「二性」——例如, 把從屬論的經文(尤其是十四章 28 節)視為指著耶穌的人 性說的——的作法是時代錯置的,而予以拒絕;同樣地,大 多數教父和一些改教人士試圖在道成肉身之外找出父與子 的區別,巴瑞特也照樣予以拒絕。他自己的進路是聚焦於 一個時間定點,從而發現第四卷福音書是以基督為中心 的,相對於人的,但是,甚至連以基督為中心也都是以神 為中心的,終極的目標是要在靈與真理中敬拜神。同時, 他雖然承認:甚至連證實基督神性的那些經文,都可以容 納耶穌與神之間的區別(如:一1~18,五1~47,十22 ~39),卻極力地堅稱這是調和(accommodation)而不是刪 除(obliteration)。我認為他的分析基本上是正確的。但我 有三方面的評論:(1)「辯證」一詞是極度不明確的,巴特 學派的人(Barthians)、馬克斯主義者(Marxists)、與布特 曼學派的人都使用它,卻相當不一樣。最好避免使用它。(2) 無論如何,巴瑞特太多把約翰福音中的對比放在這個節疇 底下—我必須在後面回頭論及這一點。(3) 他的分析並未 解釋這種「辯證」的起源。

(vii) 哈克(K. Haacker) 在他那頗發人深省的論文中主張: 導言的最高潮不是在一章 14 節,而是一章 17 節:耶穌是一種新宗教的「奠基者」(*Stifter*),取代了摩西和他的宗教。<sup>101</sup> 本福音書的作者在指出耶穌如何超越摩西時,必須指出耶穌的啟示是如何以史無前例的方式從神而來

<sup>98</sup> R. Leistner, Antijudaismus im Johannesevangelium? (Bern, 1974) •

<sup>99</sup> History and Theology in the Fourth Gospel (New York, 1968) •

New Testament Essays, pp. 65f.; idem, "The Father is greater than
 I" (Jo. 14, 28): Subordinationist Christology in the New Testament',
 Neues Testament und Kirche (Freiburg, 1974), pp. 144-59 °

<sup>101</sup> Die Stiftung des Heils, pp. 25-7 o

的,那種方式是超越了摩西或先前的任何人所帶來的。哈克主張:介紹「差遣」與耶穌的「降下」這兩個主題,就是要確立耶穌的超越性;<sup>102</sup> 而且甚至

將祂的先存性描繪為從啟示主題衍生而來的,像基督的降下一樣。無論如何,每當啟示具有拯救整個世界之意義的時候,就是這樣。先存性是神聖來歷在時間範疇的模式(Umsetzung),正如降下的主題是神聖來歷在空間範疇或原始宇宙論的模式一樣。<sup>103</sup>

而且,在猶太人的思想中,甚至連先存的事物—如妥拉(有時還包括摩西)—都不過是受造的;但第四卷福音書卻將絕對的先存性歸於耶穌基督,再次確立了祂的超越性。

哈克的分析雖然給人留下深刻印象,卻敗在他的方法。在整卷第四福音書中,確實可以看見耶穌和祂的啟示超越了在祂以前的一切,卻不是如哈克以為的那麼包羅一切的主題。把導言中的任何一節經文(一章 14 節或一章 17 節)當作如此支配性的因素,都會令詮釋者看不見其他的思想線索。哈克引用論及耶穌的先存性、降下之類的經文,大多數的上下文都不是很明顯地論及耶穌與先前之「奠基者」的對比。

(viii) 近年來,針對約翰福音基督論提出的其他解決辦法,沒有一個像蓋士曼所提的那麼轟動。<sup>104</sup> 雖然不是這一代當中第一個主張第四卷福音書中幻影派(docetic)基督論的人,<sup>105</sup> 蓋士曼卻為這種論調作了非常有力的辯護,以致引發了猛烈的反對。有點諷刺的是,雖然布特曼與蓋士曼認為基督的神性不過就是在啟示中的神,蓋士曼卻認為基督的人性——祂在一章 14 節的「肉身」——「對於本福音書作者而言,不過是作為創造者與啟示者的道可以與人溝通的可能性罷了。」<sup>106</sup> 他從職能的角度來理解耶穌的人性,而不是神性。如眾所周知的,蓋士曼認為一章 14 節第一句話是「為暫時居住在人們當中的這一位設計的絕對最低限度的裝扮」,<sup>107</sup> 只是為了一章 14 節第二句(原文的第二句為「我們也見過祂的榮光,正是父獨生子的榮光」)的寫作鋪路才需要的;而大多數從屬論的經文都只是為了確立耶

批評蓋士曼的人大多數都把焦點放在一個事實,即他 過度誇大一面的證據,卻忽略了另一面的證據。<sup>108</sup> 至少有

穌的權柄。

<sup>102</sup> 闰上,pp. 90ff.。

<sup>103</sup> 同上, p. 116。

The Testament of Jesus (London, 1968) •

多: 尤其 G. M. Davis, 'The Humanity of Jesus in John', *JBL*, Vol. lxx (1951), pp. 105-12; J. Knox, *The Humanity and Divinity of Christ* (Cambridge, 1967). pp. 25ff.。

E. Käsemann, 'Aufbau und Anliegen des johanneischen Prologs', Libertas Christiana (München, 1957), p. 94 °

<sup>107</sup> Testament, p. 10 •

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> 參:尤其 G. Bornkamm, 'Zur Interpretation des Johannesevangeliums',

一個人稱他的立場為「只不過是荒謬可笑的」。<sup>109</sup> 另一個人則勉強承認蓋士曼的論點適合第四卷福音書的主體部分,卻認為一章 14 節是後來的一個反幻影派人士加添的。<sup>110</sup> 柏格(K. Berger)主張動詞 *ginomai* (「成了」,一 14) 必須是 '*erscheinen*'(「出現」) 之意,才能符合蓋士曼的理論。柏格自己並不認為一章 14 節的道成肉身乃是神的顯現。<sup>111</sup>

### 3. 試著提出一個更好的綜合觀點:以具有位格的方式 將超越的神闡述出來

在被擴以前,以色列的主要問題在於她偏離正道、崇拜偶像的傾向。在被擴以後,問題有了改變。我們已經在兩約之間的文獻中留意到一個傾向,就是強調神的超越性,卻犧牲了神的位格性。在神的至高無上主權的超越性

Geschichte und Glaube (München, 1968), Vol. i, pp. 104-21; R. E. Brown, 'The Kerygma of the Gospel according to St John', NTS (London, 1970), pp. 218ff.; S. S. Smalley, 'The The Testament of Jesus: Another Look', St. Ev., Vol. vi. (1973), pp. 495-501; H. Hegermann, 'Er kam in sein Eigentum: Zur Bedeutung des Erdenwirkens Jesu im vierten Evangeliums', Der Ruf Jesu und die Antwort der Gemeinde (Göttingen, 1970), pp. 112-31 °

- E. Malatesta, 'The Spirit/Paraclete in the Fourth Gospel', *Biblica*, Vol. liv (1973), pp. 539-50 °
- G. Richter, 'Die Fleischwerdung des Logos im Johannesevangelium', Nov. T., Vol. xiii (1971), pp. 81-126 °
- K. Berger, 'Zu "Das Wort ward Fleisch" Joh. I 14a', Nov. T., Vol. xvi (1974), pp. 161-6 °

這個支配一切的大傘底下,人們的行為越來越獨立自主: 從人的道德抉擇中把神的終極地位擠出去了。必然的結果 是,神在某些方面變得跟祂的子民有點疏遠了。<sup>112</sup> 在猶太 人的著作中第一次有系統地闡述人的自由意志。

現在,如果朗格聶克與其他人已經指出:稱耶穌為神,最初是出現在猶太基督徒圈子中(見上文),我從兩約之間猶太文獻引述的證據則顯示出:在相同的圈子中就開始需要有這樣的發展,儘管他們也同時強調神的一致性——事實上,幾乎就是因此而必須有這樣的發展。

約翰用來呈現這種基督論的方法,是為了填補這個需要。一些學者已經承認了這一點。例如,耶利米亞(J. Jeremias)就說:雖然神在過去曾經以某些方式將自己啟示出來,「祂仍然是充滿了奧秘,是人無法理解、無法測知、無法看見的」;但在某一個時刻「神卸下了遮蔽之物」,清楚無誤地說話:而耶穌就是那道。<sup>113</sup> 另一個人說:

<sup>9</sup>數維斯(W. D. Davies, Paul and Rabbinic Judaism [London, 1970], pp. 164f. 與附註)小心謹慎而有保留地證實的。他認為「智慧」的發展有部分是試圖調和創造與其他領域中的超越性與內在性。所以,難怪近來有越來越多學者將約翰福音的「聖言」(Logos)教義與「智慧」主題連在一起,如 Lindars,隨處可見; F.-M. Braun, Jean le théologien,尤其 Vol. iii。

The Central Message of the New Testament (London, 1965), pp. 89f. (《新約的中心信息》); 參 B. F. Westcott, The Revelation of the Father (London/Cambridge, 1884), pp. 7-10。

……神已經在耶穌這個人裡面,以相當具有位格的、末世性的方式經自己顯明出來,而且已經藉著這個人說話、行動了。因此,對於約翰而言,耶穌作為「子」,乃是神豐滿成熟的臨在……而且神完全是藉著耶穌這人以具有位格的方式與人相會。114

(耶穌)既是真神,又是真人,既是神的像,又是人的原型,祂在本體上也就是神與人之間的中保;祂也同樣是真知識的、啟示的中保。115

筆者目前暫時不探討本體論的問題,打算勾勒耶穌在 約翰福音中的畫像,首先要把焦點放在耶穌與神相像的功 用,然後再注意祂與人相像的功用。

導言是以 logos 開始的,祂不單從起初就與神同在, 而且就是神(一1)。 Logos 與神之間的區分 (ho logos ēn pros ton theon),使祂可以不單是神,還成為 神以外的事物 (-14); 兩者的等同 ( $theos\ \bar{e}n\ ho\ logos$ ), 則肯定地表明這啟示其實就是神把自己啟示出來(一18)。 導言的結論是 logos 成了肉身(一14),並且明確地說祂就 是耶穌基督(一15、17)。因此,人無法看見的神已經成為 人可以看見的(一14~15、18)。若不是如此,神的作為就 侧重在超越的特性;但在導言的頭尾之間卻藉此把這些特 性拉近了:同一位 *logos* 參與在創造萬物的工作中(一3), 而且來到祂自己的人這裡(一10~11)。甚至連成為神的兒 女而得救的可能性,都是以這樣架起跨越神與人之間鴻溝 的橋樑的模式來描述的 (一 12~13):「以這個方式,和諧 地將兩件事連接起來:一方面是聖經必須一再不斷地重 申、斷言神與人之間有無限的距離,另一方面則是斷言神 兒子的來臨,祂使信徒有分於祂作為神兒子的身分,藉此 跨越了這個深不可測的鴻溝。」117

因為耶穌如此在無限的神與有限的人之間的鴻溝上架

W. Kümmel, *Theology*, p. 273, 粗體字為他自己標註的。

<sup>115</sup> Barrett, p. 62 °

E. Haenchen, "Der Vater, der mich gesandt hat", NTS, Vol. ix (1962-3), p. 210。相當多學者承認耶穌基督在約翰福音中的啟示功用,卻認為那只是部分的功用。晚近最有幫助的論文包括 P. J. Cahill, 'The Johannine Logos' as Center', CBQ, Vol. xxxviii (1976), pp. 54-72; E. Ruckstuhl, 'Abstieg und Erhöhung des johanneischen Menschensohn', Jesus und der Menschensohn (Frieburg, 1975), pp. 314-41; H. Vorländer, "Mein Herr und Mein Gott." Christus als "personlicher Gott" im Neuen Testament', Kerygma und Dogma, Vol. xxi (1975), pp. 120-46; T. W. Manson, 'The Johannine Jesus as Logos', 重刊於 A Companion to John (New York, 1977), pp.

<sup>33-58 •</sup> 

F. Amiot, 'Deum Nemo Vidit Unquam: Jo. I, 18', Melanges Bibliques (Paris, n.d.), pp. 470-77 •

起了橋樑,論述就可以從耶穌和祂的話語與作為跳回到神和祂的話語與作為,而無需發出任何預警,也不會有任何不當之處。例如,在三章 33 節起就是如此,凡接受耶穌的見證的人,「就印上印,證明神是真的。」耶穌的話就是神的話(三 34);就是因為這個緣故,凡接受耶穌見證的人,就證明神是真的。為了免得有任何人懷疑耶穌的話並不完全就是神的話,本福音書的作者趕緊補充說:神賜聖靈給耶穌是沒有限量的(如果我們這樣理解這個子句的話),而且如此愛祂,甚至將一切都交在祂的手中(三 34~35)。這樣從耶穌跳到神並不是偶而的例外。完全相同的,引至生命的信心聽見耶穌的話,並相信那位差祂來者(五 24,十四 24)。只有耶穌見過父(六 46),但認識耶穌就是認識父(八 19)。

這樣,神榮耀祂的兒子,並藉此在祂兒子身上得了榮耀,是在那個「時候」臻於極致的(十七 1,十三 31)。耶穌成就了父所託付給祂去做的事,藉此已經榮耀了父,並且要回到祂曾經與父同享的那榮耀中(十七 4~5)。祂的工作必然將神的榮耀傳遞下去(十七 22),就是那獨一無二的神(monogenēs theos,一 18《新國際版》)的榮耀,是祂的門徒親眼兒過的(一 14)。甚至連降下/升上的主題,其前提都是這種強調神給人的啟示的觀點。

因此,第四卷福音書極好地保留了神與人之間的距離,同時又藉著成為肉身的*logos*,神的兒子,縮短了這個距離。祂的來臨與約翰福音末世論的垂直面有關。那時代的猶太教相信在將來的世代以前沒有人能看見神,約翰福

音則是宣告,在這一點上,那個世代已經來臨了:第一批門徒已經看見了耶穌。他們還要看見更大的榮耀(十七24),但神的臨在已經向信徒闡明了(一18,十七26)。一些經文強調耶穌的「奉差遣」以及祂倚靠祂的父,該如何解釋呢?蓋士曼針對這兩點所說的,非常接近事實,儘管仍有些批評者表示異議。論及耶穌的倚靠與「奉差遣」的經文,在其上下文中大多是作為耶穌權柄的根據(五17~18、19~30,六28、32~33,七16、18、28~29,八16、29、42,十17~18,十一41~42,十二45、48 起,十四23~24、28~31,十七2、7)。耶穌講說神的話(三34,七16,八26、38、40,十四10、24,十七8)、行那些只有父能行的事(四34,五17、19 起、30、36,八28,十四10,十七4、14),並且遵行父的旨意(四34,五30,六38,十25、37),祂就是「父的聲音和手」。118

關於那個「時候」與聖經的應驗,我們已經看見耶穌絕非倚賴人心血來潮的怪念頭與決定,而是單單倚靠神的旨意。甚至連典型的從屬論者所根據的經文,十四章 28 節,都引發了類似羅伊希(Loisy)這樣的解釋:「它的意思是:因為祂是從天上來的,基督在本質上就是神,因為祂將自己與父相提並論。」<sup>119</sup> 約翰福音省略了對觀福音中的幾個事件(如:耶穌受試探,客西馬尼,被神遺棄的吶喊),理由或許就是在此:若將它們納入,可能有礙於描寫耶穌如

E. Haenchen, "Der Vater, der mich gesandt hat", p. 211 •

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup> A. Loisy, Le Quatrième évangile (Paris, 1921)., p. 415 °

何跨越了超越性與有限性之間的界線。

這樣一來,最重要的是,在第四卷福音書中將神的兒子耶穌視為父與人之間的中保。所以,從與世人的關係來描寫於,就不如從與子的關係來描寫祂了。甚至在三章 16節,父對世人的愛促使祂差遣祂的兒子;而在三章 33~34節與五章 19~20節,父對子的愛則促使祂將自己所作的一切指給子看,並且將一切交在子手中。「要〔在約翰的思想上〕追根究底,就必須明白:教會的根基乃是在於一個事實,即父自己對子的愛,而不是神聖的博愛。」<sup>120</sup>耶穌向著榮耀前進,那榮耀是祂在世界開始以前就已經與父同事的(十七 5);但父將這榮耀賜給祂,是因為父在創世以前對子的愛(十七 24)。基督徒將會是特別蒙愛所愛的(十四 21~23),但只有在他們順服子的關係上。耶穌求父接續子的一些工作(十七 11 起),是因為子的工作已經告一個段落,而另一位保惠師來臨的時候還正在破曉中,子自己也為了這位保惠師來臨而禱告(十四 16 起)。

然而,這一切的特性卻掩蓋不了一個無法否認的事實:約翰始終將耶穌的地位描寫為從屬於祂的父,而且, 更明確地說,始終堅定不渝地順服祂的父。祂的食物就是 遵行那差祂來者的旨意(四34);而且,儘管耶穌的倚靠父 是經常出現在賦予祂權柄的文脈中,卻仍然是真實的倚 靠。世人必須知道:耶穌所作的正是祂的父吩咐祂去作的, 儘管祂受到這世界的王猛烈的攻擊(十六30~31)。這不單 在父的話語和作為(就是子所接受的)上是真實的,而且,正如我們已經看見的,在整個的受難上也是真實的:「受難是屬於父所託付子的;耶穌在愛的順服中,在最微小的細節上履行這個託付」<sup>121</sup>(參:十八11、37,十九17?,十九28~30)。因此,雖然著重點在一個事實,即那整個的「時候」和它的事件都是神所預定的,而且是聖經所預言的,但也同樣強調耶穌願意喝父所賜給祂的那杯(十八11),自願捨了祂的生命(十18)。父愛子,就是因為這個緣故(十17;參:八29)。那個得著痊癒的瞎子說:神聽那遵行祂旨意的虔誠人(九31),是正確的。所以,在耶穌身上,神的預定的確鑿性,與以意味深遠的自由順服來回應,呈現出引人注目的交會來。

自由意志與神的預定這個問題,最為深刻的表達 是在耶穌基督的生命與死亡中;而且,這個問題 如果有解決辦法,也一定是在這裡。被預定的這 一位自由地選擇祂被指派的命運:「不要從我的意 思\只要從你的意思」(可十四 36)。在神所揀選 的基督裡,完全的自由與絕對的決定交會在一 起。人的自由與神的全能交會為一。自由意志與 決定的問題,只能在耶穌基督的新人性裡得到解 決。122

F.-M. Braun, Jean le théologien, Vol. iv. p. 93 °

D. Dauer, Die Passionsgeschichte, p. 286 •

A. Richardson, An Introduction to the Theology of the New

對於一個人而言,真正的自由是免於犯罪的自由(八 34 起),也就是說,可以甘心樂意遵行神旨意的自由,就像耶穌遵行祂父的話語一樣(八 54)。或者如毛勒所說的:

耶穌顯出父的本性與屬性,只有祂所用的方式,可以在人類行為的脈絡中,也就是說,在完全屬於與神相對之人的這種關係——歡欣樂意聽命順服的關係——中,將它們徹底而完全地彰顯出來。甚至到一個地步,在那透過完全的順服而表現之完全親密且目標一致的關係中,榮耀與卑微、平等與從屬的弔詭獲得了解決。意志的合一就表現在意志的降服、自由的約束中。123

我們已經留意到:該亞法說預言時(十一 49 起),他並不是 aph emautou(「出於自己」)說的。但耶穌卻可以同樣地說:「我對你們所說的話、不是 aph emautou(『憑

Testament (London, 1958), pp. 187f.。使用「得著解決」一詞或許是個遺憾。亦參:D. M. Baillie, God Was in Christ (London, 1948), pp. 106-32=《神在基督裡》(台南:東南亞神學院)。

著自己』;直譯『出於自己』)說的」(十四 10)。所以,神至高無上的主權仍然是毫髮無損的,不管人可能如何回應;但是,人卻不能因而免除他們遵行祂旨意的責任。該亞法出於傲慢自大而說那話;耶穌卻是出於刻意順服祂的父而說的。

強調耶穌的順服,還有另一個必然的結果,因為責任 的運用首先是向著神的。這並不表示耶穌沒有向別人顯出 恩慈的作為來;它的意思反倒是說:祂之所以向別人顯出 恩慈的作為,是因為祂是以負責任的態度向祂的父行的。 祂為自己的羊捨命;但這是從祂的父領受的命令(約十 15 起)。祂保守父所賜給祂的所有的人,並且在末日叫他們復 活,因為這是父的旨意(六 37~40)。祂洗門徒的腳,以象 徵屬靈的潔淨,因為祂知道採取最後行動的時候已經到了 (十三 1 起)。

同時,最後這個行動成了捨己服事門徒的一個典範(十三 12 起), <sup>124</sup> 事實上就構成了那條「新的命令」(十三 34), 就是要彼此相愛,像耶穌愛他們那樣。相同的模式——耶穌特殊的犧牲,然後以之為別人的典範——亦見於十二 24~ 25。在祂的犧牲中,耶穌首先是討祂的父喜悅,從而與人

<sup>123 &#</sup>x27;The Manhood of Jesus in the New Testament,' *Christ, Faith and History* (Cambridge, 1972), pp. 95-110。然而,我們必須小心這樣的陳述,免得它再次貶低為純屬職能主義。同樣必須小心的尤其是: A. T. Hanson, *Grace and Truth: A Study in the Doctrine of the Incarnation* (London, 1975),因為當他說到神性在人性中啟示出來時,我始終無法肯定他所指的是與本體相反的屬性說的。

J.D. G. Dunn, 'The Washing of the Disciples' Feet in John 13:1-20', Zeitschrift für die neutestamentliche Wissenschaft, Vol. lxi (1970) pp. 247-52 拒絕將十三章 12 節起跟十三章 1~11 節分開,肯定是 正確的。亦參 A. Weiser, 'Joh. 13, 12-20—Zufügung eines späteren Herausgebers?', Biblische Zeitschrift, Vol. xii (1968), pp. 252-7。

一起站在必須順服神的地位上。但是,雖然祂的犧牲是獨一無二的,祂如此的捨已卻成為別人效法的一個典範;耶穌以一條新的命令來卻確立這個典範,與父一起站在一個有意識地運用權柄的地位上。因此,耶穌或是與人站在一起,或是與神站在一起。一方面,祂已經遵行了祂父的話語(四 34,八 29、55,十五 10),並且勸勉人跟隨祂的榜樣、遵行耶穌的話(五 24,十四 21,十五 10;參:八 37)——另一方面,祂的話也就是父的話(八 28、38,十二 49~50,十四 24),所以就以神的所有的權柄約束人。耶穌在這一切模式中的地位,可以用下圖表示:

因此,子憑著自己不能作甚麼(五19、30),正如門徒離了耶穌也不能作甚麼(十五4)。但是,父愛子,並且將自己所作的一切指給祂看(五20),而子也愛祂的門徒,像父愛祂一樣(十五9),並且揀選他們去結果子(十五16)。

耶穌與神站在一起,將神的超越性向有限的人闡明出來;祂與人站在一起,以祂自己的生命彰顯出人與神之間

的合宜關係。這個結構的產生,是出於整個的基督事件, 而教會在聖靈引導下,將之理解為那位超越而聖潔的神向 著有限且有罪之人的終極啟示。再者,在第四卷福音書中, 主權一責任張力伴隨著神一人基督論的張力浮現出來,因 此,兩者其實是一體的。

#### 神義論

研讀約翰福音的末世論與基督論,所獲得的洞見有助於理解約翰對於「惡」的立場。約翰處理了三方面的惡: (1) 道德上的惡;(2) 疾病的苦難;(3)從逼迫而來的苦難。

在道德上的惡方面,這惡從何而來,約翰沒有設法回答這個問題。正如我們已經看見的,神以某種方式站在這惡的背後;但是,祂也同樣站在惡的對面,祂恨惡這惡道一個地步,甚至 logos 成了神的羔羊,除去世人罪惡的,而且神對於惡的忿怒也顯明出來 (一 29,三 36)。在疾病的苦難方面,有不同的答案:它可能是特殊的罪所造成的(五 14),或者是與罪無關的。如果神是比較直接地站在疾病與死亡的背後,著重點在於祂的目的,而不在於祂造成了疾病與死亡(九 3,十一 4)。那目的是要顯出神的榮耀來。在逼迫所造成的苦難方面——約翰對此做了非常顯著的處理——是從基督的榜樣、聖靈的賜下(與已實現的末世論有關)、及未來的末世論等角度來回答的。

在舊約聖經中,神的道路是人不能知道的,結果就需要信靠祂;這一點構成了神義論(theodicy)的一個主要部分。然而,在約翰福音中,有個新的啟示立場:信徒是「朋

276

友」,而不是「奴僕」,這正是因為主把祂的事告訴他們(十五 14~15,見下文的討論)。新的時代已經破曉了;但是,因為它的破曉是以兩個形成高潮的階段出現的,一方面是感覺到它已經臨到了、已經解決了、已經得勝了;另一方面,在較小的程度上,卻是感受到釋放仍有待將來,必須長久期盼。

己實現的末世論應許人平安與喜樂,儘管世上仍有苦 難(十四 27,十五 11,十六 33)。這與所應許的聖靈/保 惠師有關(十四 16~18、25 起,十五 26,十六 7 起), 祗 的功用包括顯明神的同在 $(+ m + 16 \sim 17; + 8 : + m + 23)$ 、 教導門徒、將耶穌的事告訴他們(十四 25~26,十六 14)。 所以,耶穌離去是對信徒最好的,因為這樣就會賜下保惠 師來(十六 7)。再者,耶穌已經從世人當中揀選了祂的門 徒,所以世人恨他們;但他們必須記得:世人已經先恨耶 穌了(十六 18~20)。就是因為這個緣故,約翰福音的基督 論對於神義論的這一面才會如此重要。隨著那「時候」的 來到,最引人注目地顯明了神自己遭受攻擊時是如何在祂 的 Logos 裡面回應的。為義而受苦,是神為跟隨耶穌的人 所定的旨意,縱使不是更容易理解的,至少也是更容易忍 受的,因為那正是神的兒子耶穌走過的路,而祂的僕人不 能高過於祂。所以,耶穌宣告祂以更多的啟示改變了門徒 的身分(十六14起)以後,馬上就闡明這個思想(十六19 ~20),絕非偶然:耶穌就是那啟示。祂將祂從父得知的一 切都告訴了門徒(十六 15),因為祂自己將父闡明了(一 18,十七 6、26)。神義論是跟人有切身關係的難題(與哲

學上的難題相反);但如果認識到神幫助祂的子民,與他們同在,而不是反對他們,或只是管理他們,就比較容易忍受這個難題。門徒從耶穌自己的榜樣也得知:照著神的旨意而受苦將會榮耀神。指出門徒的受苦可能也有相同的目的,乃是跋語的功用之一(參;尤其是二十一 19)。當然,這個已實現的末世論並不是全部的故事:「末日」,以及義人和不義之人的復活,都還有待將來(五 28~29)。

約翰福音所關注的,主要不是神義論的問題,憑空揣測他可能還說了些甚麼,是無濟於事的。但他強調末世論與基督論,卻非常有助於認識他對於這問題的理解,而他也偶而附帶地流露出他的這個理解。他肯定從來沒有表現出一種天真的功德神學,應允人可以逃避,那樣的逃避是不可能實現的。

### 第十二章

# 約翰福音的救恩論

## 人的責任

無論約翰福音多麼強調揀選(見下文),有許多的因素都促使讀者相信:約翰認為人是要為他們的命運負責任的。

## 1. 普世的人都是有罪的,以及它的嚴重後果

在第四卷福音書中的罪,往往被人以過度簡化的方式看待,將之等同於不信,僅僅如此而已。罪的根源在於不承認神就是神,尤其是拒絕承認並接受 logos (一 10)。但是,罪不僅僅是不信而已。<sup>1</sup> 罪表現在褻瀆聖殿(二 13 起)、惡行(三 19~20)、姦淫(四 16~18)、導致疾病的罪(五 14)、在討神喜悅的事上自滿(五 44)、嚴重的物質主義(六 26)、變化無常(六 66)、背叛(六 71 等)、偽裝的「正義」(七 23~24)、謀殺的意圖(七 30,八 59,十一 48 起)、蠻橫的轄制(八 21、24、32~36)、說謊與殺人(八 44)、拒絕光(九 41)、偷竊(十二 6)、敗壞(十二 10~11,十九 12~13)、宗教上的假冒為善(十八 28)、身體上的暴力

但不同的觀點,參 R. Bultmann, Faith and Understanding (London, 1969) p. 169; P. Benoit, 'Paulinisme et Johanisme', NTS, Vol. ix (1963), pp. 193-207,以及其他許多人。

280

(十八 22,十九 1~3)。由於欠缺詳細的倫理論述,我們沒有足夠的資料可以知道約翰福音對於罪惡的觀點,「因為第四卷福音書確實顯示出耶穌對於道德的嚴肅態度,而且相當強而有力,像馬太福音一樣,雖然有它自己的方式。」<sup>2</sup> 罪帶來最不吉祥的後果(三 36,五 14、29),是神的羔羊必須除去的,甚至連人自己都必須捨棄它,如果他們想要獲得自由的話(五 14,八 21 起,還有證據薄弱的八 11)。本卷書不斷發出審判的警告(如:三 18、36,十二 47~78),要求人悔改,縱使沒有使用悔改一詞。

表明約翰福音對於罪的觀點的,還有 kosmos(「世界」)一詞在這卷書中的用法。一些作者試圖將此字在約翰福音中的用法分為三類:正面的,中性的,與負面的。例如,卡散(N. H. Cassem)就基於這種觀點,認為所有正面的用法都出現在約翰福音一至十二章,而約翰一書的寫成卻是為了消除 kosmos 可以有正面特性的任何看法。3 如果仔細檢查,他的立場是站不住腳的。所有被歸於「正面」的出處,都不是把玫瑰色調歸諸於世界,而是歸諸於神和祂的拯救計畫。所能用來形容 kosmos 的,充其量只有「中性」(如:在十一 9,十二 19,十六 21,十七 5、25,二十一

25),甚至連一些顯然是中性的用法(如:「祂在世界,世界也是藉著祂造的」,一 10),都只是為了提及不信這個可惡的罪而先行鋪路的(「世界卻不認識祂」)。如果 logos 是來到 kosmos 的真光,乃是因為 kosmos 的特性是黑暗。如果神差遣基督是為了叫 kosmos 可以藉著祂得救(三 17),乃是因為 kosmos 在祂以外是失喪的。同樣地,一章 29節所說的,大半是與神的羔羊有關,而不是有利於 kosmos的。簡言之,kosmos 恨惡(七 7)。他們尤其恨耶穌,因為祂把他們可怕的罪惡赤裸裸地顯明出來,他們反而試圖把這光遮蔽起來(三 20)。

耶穌指責那些攻擊祂的人,說他們沒有一個人遵守律法(七19);這個指責既是包含性的,又是特指性的。罪是所有「從下頭來的」人的特徵(八21、23~24),而且,他們若不相信耶穌,必然會「死在罪中」。耶穌定罪他們,卻被他們的插嘴而打斷了(八22、25),這表明這些人不以自己的罪為意,忽略自己的罪,以便質問耶穌。縱使有許多人「信了祂的名」,耶穌卻「不將自己交託他們」(二23~25),正是因為祂知道所有人心裡所存的。如果要給這種情形一個名稱,可以叫做負面的普遍性,是約翰福音一再出現的特色(參:一10~11,二23~25,三19~20、32,四48,六26~27,十二39~41)。有一個事實可以緩和這一點,就是每一次提及這一點的時候,也都提及某些確實有回應的人,4不管他們的回應多麼不足;此一事實並非表明

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> W. D. Davies, *The Setting of the Sermon on the Mount* (Cambridge, 1966) p. 410。參 G. Stemberger, *La symbolique du bien et du mal salon saint Jean* (Paris, 1970) 的討論。

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 'A Grammatical and Contextual Inventory of the Use of *kosmos* in the Johannine Corpus with some Implications for a Johannine Cosmic Theology', *NTS*, Vol. xix (1972-3), pp. 81-91 °

<sup>4</sup> 在二章 23~25 節的例子中,三章 1 節的 de 可能是反義用法。

這樣的人在本質上就比較沒有罪,而只是說他們已經脫離了這個背景。

與第一印象恰恰相反,約翰福音十五章 21~24 節同樣 預設是人在耶穌來以前就是有罪的。因為耶穌來了,世人 (十五 18 起)成了有罪的,但這不是指著絕對的意義說的, 彷彿耶穌的來臨給原來純潔的世界帶來罪惡似的。「我若沒 有來」與「教訓他們」(十五22)並非對等子句。這是閃語 行為風格傾向的一個例子,把在邏輯上是從屬子句的變成 對等子句5(十五章 24 節支持這一點,那裡沒有「來」之意)。 上下文是同樣重要的。耶穌已經描繪了世人逼迫信徒的理 由(十五 18~21):世人這麼作,是因為他們不承認耶穌的 權柄(祂的「名」),也不認識那差來的(亦參:十六 3)。 耶穌既然來了,如果沒有教訓他們(即世界的成員),他們 就沒有犯下正在談論的這個罪,就是逼迫耶穌和祂的門 徒。但是,耶穌的言語和作為並沒有引入罪,而是暴露出 世人的真面目。世人在此之前從未這樣面對這種情形;現 在,耶穌的言語和作為同時引發了 kosmos 的敵意,使他 們再也沒有藉口了。

這種普世都有罪的情形,就表現在不願來到耶穌這裡(五 40)。它的前提是愛自己,這使得人在道德上是不能相信的(五 44)。反對耶穌的人在他們心中其實並不愛神(五 42)。下一節就證明了這一點:「我奉我父的名來,你們並

不接待我。」我們可能以為耶穌會接著說:「如果我奉自己的名來,你們就會接待我。」但耶穌並沒有這麼說,顯然就是因為祂與父是完全為一的;除了討父喜悅的事以外,祂如果還作其他的事,是不可思議的(八 29)。因此,受到拒絕的,是神那帶著權柄的啟示。但是,如果有人奉自己的名來,卻會被世人接受,因為他並不是帶著最後的、終極的權柄而來的,那樣的權柄是要求人不斷降服並順從的。只要猶太人喜歡互相受榮耀(而且,暗示著,給對方榮耀),他們就不能相信神的任何啟示,那啟示是要叫他們舉目仰望神,並使他們單單求從獨一之神而來的榮耀(五44)。

這種不能相信是道德方面的,而不是形而上的,但卻是真真實的無能。它在第九章以生來瞎眼作為象徵:「人的景況是生在罪中(九34),相當於生來(在屬靈方面)就是瞎眼的(九1)。」。那個人是在西羅亞或 Apestalmenos(「奉差遣」)得醫治的(九7);而且,由於耶穌就是那位「奉差遣」),「瞎眼的除去是與這位『奉差遣』的有關,且藉著祂的幫助成就的。」「人在屬靈領域裡的無能,也可以用死了的拉撒路來描繪,他回應耶穌的大聲喊叫(十一43),完全是因為耶穌的大能。信心不是這個復活得以發生的條件:約翰福音十一章 40 倒是說信心是看見神榮耀的條

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> 參 Lagrange, p. 411:「所以, 意思是:我既然來了, 如果沒有教訓他們.....。」

Morris, p. 481 °

件。這樣表達,是幫助讀者預備面對一個事實:那些看見這個神蹟的人,有一些相信了(十一 45),從而看見了那榮耀,另一些人卻不然(十一 46)。拉撒路的復活是神在祂至高無上主權中成就的,就像末日的復活一樣(十一 23~24),所以向人發出相信的邀請(十一 14~15),相信的對象則是那位本身就是復活與生命的(十一 25)。

再一次,如果人不明白耶穌的 lalia,祂所說出的信息,是因為他們 ou dynatai akouein ton logon autou,他們不能聽祂的道,祂的信息(不是如《新譯》、《現中》所譯的「聽不進去」祂的道,八 43)。這頗令人震驚:耶穌不是說他們沒有掌握祂的信息,因為他們聽不懂祂的話、祂的措辭;耶穌乃是說:他們不明白祂的措辭,正是因為他們不能「聽」祂的信息。猶太人仍然必須為他們的「不能」負責,那不能不是神所命定的結果,而是因為他們自己想要(thelousin)行魔鬼的私慾(tas epithymias)(八 44)。這個「不能」,這樣受罪惡奴役(八 34),本身就是源自個人的罪。罪奴役人。

猶太人聲稱他們從未作過任何人的奴隸(八 33),不是因為他們無視於痛苦的歷史事實,而是因為他們認為順服神就是至高的自由。在他們心目中,他們如此順服於神跟他們這個種族來自亞伯拉罕的特權有關。但是,耶穌強調祂說的奴隸是受到罪惡的轄制(八 34),然後稍微改變一下奴隸的隱喻,以便否決他們在種族上有恃無恐的態度(我們可以翻譯為「奴隸在家裏沒有永存的地方」,八 35),引入那唯一有權柄可以釋放奴僕的兒子(八 36)。因此,耶穌

雖然以含蓄的方法邀請他們來(並且負責任地)遵守祂的話語(八 51),他們在道德上的惡卻伴隨著這錯誤地倚靠種族上的權利,使得他們變成如此愚鈍,以致「他們不能」再相信真理,就像他們不能來就光一樣(三 19)」。<sup>8</sup> 事實上,因為耶穌向他們講述真理,他們就不相信(八 45)。一個人如果因為(不光是雖然)聽見真理而採取負面的反應,那麼他還有甚麼希望,除非神為他採取行動?完全相同,世人不能接受聖靈/保惠師(十四 17),是因為沒有看見(theōrein)祂,也不認識(ginōskein)祂(參:林前二 14)。另一方面,門徒們確實領受了聖靈,不是因為他們看見或認識祂,而是因為祂與他們同住,並且將要(或「正」?)在他們裡面。「所以,認識與擁有是如此緊密地連在一起,以致不認識就是沒有的肇因,擁有也是認識的肇因。」。沒有看見保惠師,是人的錯;而人認識保惠師,其肇因卻是保惠師的職事。

我們可以引出兩個結論。既然所有的人都曾經是屬於世界的(十五9,十七6;這兩節經文解釋了從七章7節到十七章16節的轉變),而且世人在道德上是沒有能力認識並接受神的救恩的,那麼(1)沒有一個人可以到耶穌這裡來,除非是神所賜給祂的(六44、65);(2)對約翰而言,責任並不是與絕對的能力相對的。所以,從某個角度而言,

285

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Barrett, p. 289 •

J. A. Bengel, Gnomon of the New Testament (Edinburgh, 1874), Vol.
 ii, p. 437 °

世人必須跨出的第一步,就是承認自己的瞎眼(九 41),若 不然,就繼續是有罪的。這重重打在功德神學的根部。

# 2. 人受到挑戰,必須渴望、相信、順服、並前來等 ——而且如此行

在第四卷福音書中,人不是沒有思想的傀儡。在生動的描繪中,人格的相互作用是很明顯的。書中有一些條理清楚的要求,和半修辭疑問句(如:十二 21,十九 38)。對耶穌有正面回應的人一再被稱為 ho pisteuōn,「那相信的」,或類似的詞語(如一 7、12,三 15~18、36,七 39,十一 25)。同樣地,凡喝耶穌所賜之水的人,就有永生(賜 13~14)。那真正到耶穌這裡來的人(六 35~36),<sup>10</sup> 將永遠不餓;相信的人就有永生(六 47)。再次,那吃基督的肉、喝基督的血的人就住在祂裡面,而且永不滅亡(六 53、56)。遵行耶穌的話的人,相信那差耶穌來者的人,將永遠不見死(八 51,五 24)。「永生」是給那不愛自己 psychē、反倒恨惡它的人(愛一恨對比是閃語的風格)。耶穌怎樣像一個kokkos(「子粒」)一樣捨了自己的生命,跟隨祂的人也必須照樣向著自己所有的利益而死;而那些藉此服事基督的人,將會受到父的尊崇(十二 24~26)。所應許的福分是以

忠心順服為條件的。同樣強調順服的必要性,亦見於一段結構類似的經文末了(十三 18),也見於三章 36 節。要獲得權柄成為神的兒女,就必須接受 *Logos*(一 12);在祂升天以後,則是必須接受見證人的見證(十三 20)。

可能有人會主張:這些要求主要是描寫救恩的接受 者,卻沒有多論及他們的責任問題,更別說他們的能力了。 在一些經文中,這個主張有點道理:例如,五章 29~30節, 十二章 44 節。但是,有兩個因素否決了這個提議:(1) 它 忽略了一個事實,即「聖約翰的福音書最主要是呼籲的福 音書,或從一端向另一端發出巨大的呼籲的福音書」11(參: 二十 30~31)。例如, ho pisteuōn 這個描述性的詞語本身就 是必須履行的責任,因此也是隱含的邀請,而且其急切性 不下於七章 37~38 節的明確邀請。所應許的福分,或定罪 的警告,這兩個不斷交替出現,如果這卷書不是福音性的, 就沒有意義了。(2) 人不單被邀請來相信、順服等,他們也 確實如此做了。根據基本的證據,不論是見證性的神蹟, 或耶穌的信息,人相信、猶豫不決、拒絕(如:一41、49  $\sim 50$ ,二 11、22,四 39、41~42,六 66、69,八 30~31, + 37~38, +- 40, 二+8、28~29)。人採取一些行動, 是有意識的相信。典型的例子是多馬(二十25~28),但還 有別人。約翰福音九章 35~38 節描繪那個瞎眼的人獲致更

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> 從某個角度來說,他們當然曾經到耶穌這裡來(六 2、4),但他們這一次的來卻「不是真正的來,他們目前的看見並不是真正的看見」(C. J. Wright, *Jesus the Revelation of God* [London, 1950], p. 174)。

<sup>287</sup> 

D. Mollat, 'La conversion chez saint Jean', *Lumière et Vie*, Vol. xlvii (1960), p. 101 °

深的信心,是基於耶穌自承祂的身分乃是人子。<sup>\*</sup> 那人已經相信耶穌是個先知了(九 17),他的問題(九 36)無論是表達了對於「人子」這個頭銜的困惑,或只是要求正面的表明身分(參:十二 34~35),都表明他熱切想要相信,熱切想要在屬靈方面能夠看見:hina,「叫」(九 36)是省略用法,具有表示目的的語勢。當耶穌回答時,就激發了信心與敬拜。無論第四卷福音書如何強調神的揀選,人來,看見,相信;而且「這看見是真實的看見,這來是真實的來,這相信是真實的相信,人的來,人的看見,人的相信。」<sup>12</sup>

但是,在約翰福音中,人在這些事上的責任如果是清楚無誤的,他的自治的能力卻沒那麼清楚。約翰從未依循許多兩約之間的文獻,把責任與絕對的自由意志(意指背道而馳的能力)結合起來(參《猶大遺訓》二十 1~3;《以諾二書》三十 15;《所羅門詩篇》九 7;《巴比倫他勒目》〈先賢集〉三 16;《巴比倫他勒目》〈論祝福〉 33 b;《巴比倫他勒目》〈論經期不潔〉 16b;斐羅《論該隱的後裔和被逐》 10f.;Quod Deus 45-50;《論變亂口音》 177f.;《論特殊法律》 I,227)。他寫道:一個人如果想知道,耶穌的教訓是不是從神而來的,就必須願意遵行神的旨意(七 17);這個

挑戰既是一個邀請,也是一個指控; <sup>13</sup> 但那卻不是從形而上學的角度來揣測人自由的程度。 <sup>14</sup> 人必須尋求的稱讚,是從神而來的(五 44),也要為那存到永生的食物勞力(六 27);但這永生也被稱為從人子而來的恩賜(參:四 10)。當群眾以一個問題回答,顯示出他們期望能作些工作來贏取功德(六 28)時,耶穌回答說:神的工作(單數)就是相信神所差來的(六 29)。因此,這處經文就變成相當於要求信心。

#### 3. 更多的責任

約翰福音所強調的責任,反映出非常多樣化的種類。 信心的要求並不是要求完全沒有內容的信心,而是要相信 與基督論有關的至高陳述。<sup>15</sup> 在類似的脈絡中,人有義務

編按:《和合本》根據不同古抄本的讀法,譯作「神的兒子」。詳參:卡森(D. A. Carson)著,潘秋松譯,《約翰福音註釋》(So. Pasadena:美國麥種傳道會,2007),頁。

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> C. K. Barrett, New Testament Essays, p. 64 °

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> 参 Morris, p. 406:「祂的聽眾對祂作為教師的能力提出質疑。祂 則對他們作為聽眾的能力提出質疑。」

<sup>14</sup> 在五章 6 節甚至更強調這一點。耶穌在那裡所問的問題:「你要痊癒嗎?」通常被解經學者們誤解。例如,莫里昂:「祂一開始就詢問他是否要得著痊癒」(Morris, p. 303)。巴克萊(W. Barclay):「要得著耶穌的能力,第一個不可或缺的就是強烈渴望要得著它」(*The Gospel of John* [Edinburgh, 1955-6], Vol. i, p. 175)。贊恩(Zahn, pp. 285f.)也類似。但是,耶穌的這個問題絕非為了激發任何的信心與盼望,似乎只是要顯露出那人已經完全沒有希望了。而且,四章 46~54 節所要求的的信心,在五章 1節起並沒有要求;所以,在第四卷福音書中,信心並不是基督彰顯能力的一個必要的前導。

<sup>「</sup> Hoti 子句跟在 pisteuein 後面,出現在六 69,八 24,十一 24、

從基督論的角度來理解舊約聖經(一 45,五 39~40、45~47): 摩西所寫的是指著基督。以色列人的教師(一個頭銜?)尼哥底母應該知道重生的結果(三 10),顯然是指從舊約聖經得知。(或許我們可以想到一些經文,諸如:詩五十一 10;賽四十四 3;結十一 19~20,十八 31~32,三十六 26,三十七 14,三十九 29;或者略帶諷刺的傳十一 5。換句話說,尼哥底母應該對於神直接插手在救恩中的觀念有所準備。)那些相信的人必須堅持到底,而且,他們如何接受指向基督的各個見證人,也必須照樣為祂作見證(四 35~38,十五 26~27;可能還有二十 23)。在這個工作上,撒瑪利亞婦人留下了榜樣(四 39),還有其他人,尤其是施洗約翰(一 6~7、20、31~34)。16 基督徒的禱告在本卷書中被視為理所當然的(十四 13~14,十六 23~26)。他們

42,十三 19,十四 10~11,十六 27 (參:八 42,十七 8),十六 30,十七 8、21。跟在 *ginōskein* 後面,則出現在六 69,八 28,十 38,十四 20、31,十七 7~8、23;亦參:七 26,出現字群眾所說的話中。跟在 *eidenia* 後面,出現在三 2,四 42,十六 30;亦參:七 28,十四 5。參 J. T. Forestell, *The Word of the Cross* (Rome, 1974), pp. 45f., n. 119;以及 J. M. Boice, *Witness and Revelation in the Gospel of John* (Exeter, 1970), pp. 53-61 的討論。

16 四章 38 節的「別人」,背後最能代表的是施洗約翰的例子。參 J. A. T. Robinson, 'The New Look at the Fourth Gospel', St. Eν, Vol. i (1959), pp. 510-15;但庫爾曼在他的若干作品中持相反意見,或 許尤其是 'Samaria and the Origins of the Christian Mission', The Early Church (London, 1956), pp. 183-92;以及最近的 The Johannine Circle (London, 1976)。

生活在一條新命令底下(十三 34~35),就是要彼此相愛。值得注意的是:愛弟兄的責任一再以命令的形式來表達,參:十五章 12、17節—雖然在十三章 34~35節,十五章 12節,是以耶穌的榜樣來加強順服的命令。在這兩個地方,結合了 agapan (「愛」)的現在式與不定過去式,表明信徒必須持續不斷地彼此相愛,像基督在祂的死/得高舉中所顯明至高的愛一樣(參:弗五 2)。這些和其他的責任,都以含蓄的方式加在本福音書的每一個讀者身上。

尤其是門徒的身分從「奴隸」<sup>17</sup> 變成「朋友」(十五 14 ~15),並沒有減輕對順服於基督的強調,就是由基督的順服所體現的(十五 10)。根據現代人的想法,奴隸的主要特性或許是必須順服;但是,在門徒成為耶穌的「朋友」以後,這個特性仍然沒有改變。<sup>18</sup> 十五章 15 節的兩個範疇之間的差別,乃是取決於知道主正在做的事,而不是在於順服。事實上,這個新的知識使得那些藉此成為耶穌朋友之人的責任更加重大,因為只有維持這個新啟示立場底下的順服,才能保留「朋友」的頭銜。這不是非信徒與信徒之間的對比,而是知識較少的信徒與擁有較多知識的信徒之間的對比(參:加四 1~9)。因此,耶穌的朋友(1)擁有耶穌向他啟示的事物;(2)必須順服耶穌;(3)已經蒙耶穌

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> 事實上,在第四卷福音書中,耶穌從來沒有明確地稱跟隨祂的人 為「奴僕」( *douloi* ),雖然祂在十三章 13、16 節的用法接近於此。

雖然 *philos* (「朋友」) 的觀念在此表示「在平等條件下相互的親密與信任」(Lindars, pp. 491f.)。

揀選。這三件事,沒有一件事門徒可以用來形容耶穌的:「朋友」的身分不是對等的。神或耶穌都從來沒有被稱為人的「朋友」。(當然,兩者也都沒有被形容為「不是朋友」,參:約三 16,十五 9等;但是,「朋友」一詞在這裡的意思,卻不能用在神或耶穌身上。)如果神擁有至高無上的主權,而且是獨立自主的,而且人是向祂(因此也向耶穌)負責任的,這裡不是指對等的「友誼」,就是不證自明的了。人最高的可能性,就是成為神的朋友,耶穌的朋友。當然,這個頭銜本身要求人順服,主要不是基於權柄,而是基於耶穌那給予人尊榮的愛,但並沒有因而減低了順服的要求的急迫性。到目前為止,這個頭銜只有賜給神最有特權的、最親密的僕人(亞伯拉罕,賽四十一 8;代下二十 7;參:雅二 23;摩西,參:出三十三 11),其上下文通常與揀選(賽四十一 8;參:代下二十 7)或特別啟示(出三十三 11)有關。

正如我們已經看見的,這條新命令將順服基督與愛信 徒連在一起:順服必然帶來愛的責任。約翰福音十四章 15、 21、23~24 節將愛基督與順服連在一起:愛基督必然帶來 順服的責任。約翰福音十四章的這三處經都與一個應許有 關,即神將向那些有愛心的、所以也是順服的信徒顯現。<sup>19</sup> 頭一處經文(十四 15)明確地說,神的這個顯現就是所應許的聖靈/保惠師。其他地方清楚說明保惠師的來臨有賴於耶穌的「去」(十六 17;參:七 39)。約翰福音十四章 15、21、23~24 節並未懷疑這個來臨(十四 15 起),耶穌與父的顯現(十四 21、23~24),無法肯定的乃是門徒們真誠的愛,所以也包括他們的門徒職分本身。所以,約翰福音的讀者應該提出的問題並不是:「耶穌有沒有顯現,並差遣保惠師來?」反而是:「我是否這樣愛耶穌,以致順服祂的命令,好叫我也得以置身於那些得著耶穌這樣親自顯現的人當中?」

約翰福音十六章 27 節更進一步:「父自已愛你們,因為你們已經愛我,又信我從父出來的。」這是否表示信徒的愛在父的愛以先,並且從某個角度來說成了父的愛的理由?這個論調與整卷約翰福音的著重點相牴觸,在約翰福音中,是神如此愛世人,甚至賜下祂的兒子——縱使這個世界拒絕承認祂。巴瑞特企圖解決這個問題,提到一個以父為中心的「愛的圈子」,但其實也於事無補。20 上下文的兩

<sup>19</sup> 在約翰福音十四章 15 節,出現不同的文本。讀作 *tērēsēte* ( \$\sigma^{66} \times \\$) 將 15 節含括在結束句裡面,參 Brown, pp. 637f.:「你們若愛我並遵守我的命令,那麼,因我的要求……等等。」但是, 布朗必須加入一個 *kai* 來消除笨拙的語法。命令語氣 *tērēsate* 

有 A D K W X Δ Θ Π / J<sup>13</sup> 等的支持,卻與十四章 16 節的 *erōtēsō* 子句不相符。觀念在此表示「在平等條件下相互的親密與信任」(Lindars, pp. 491f.)。當然,如果十四章 15 節與十四章 16 節在 思路上不連貫,這個論據就沒有分量了;但那麼一來,十四章 15 節就變成一個非常孤立的語錄了。未來式 *tērēsete* (B L Ψ 等)最適合上下文,而且在思想上與十四章 21 節類似(亦參:約壹五 3),在文法上也與十四章 23~24 相似。

Barrett, p. 414 •

個特性為提供了一條線索,可以解決這個難題:(1)前兩節經文(十六 25~26)指出:問題的焦點不在於信徒與不信的人之間的差別,彷彿本福音書作者把這個差別最終的功勞歸於信徒的愛;相反地,正如十五章 14~15節(見上文),約翰是在區別門徒們現在和那日(即那時候以後)與父的關係。下一節經文(十六 28)顯示出:迄今為止,耶穌在父的啟示上扮演了中保的角色。但現在,隨著耶穌的得著榮耀,以及聖靈/保惠師的賜下(十六 13~14),信服與父自己建立了親密的關係(十六 27)。因此,耶穌已經成功地完成了祂擔任中保的使命了。(2)本福音書的作者在此所關注的這個新的親密關係,是在禱告方面的。

從這兩個說明看來,我們必須獲致的結論是:第 27 節所關注的,並不是要指出信徒與父的關係,以及他在禱告上的功效,最終的功勞都有賴於他繼續愛耶穌、相信耶穌。那乃是他的責任。

約翰福音三章 19~21 節同樣也沒有把最終的功勞歸於人,雖然非常強調人的責任。光已經來(現在完成式)到這個世界,這是一個持續不斷的挑戰,要人相信。但是,隨著光的來臨,也出現了有罪的裁決<sup>21</sup> (三 18~19、36)。

這使得情況更加急迫,但並非毫無盼望:只有當人一直不信,這個裁決才會成立(參:八 24)。不相信,偏愛黑暗,理由是道德上的:犯罪作惡。人的惡行攔阻他相信,理由是因為作惡的人不希望自己的行為被暴露而受到譴責,<sup>22</sup>所以逃避光。在這裡,我們可能以為三章 21 節會表達相反的思想:凡行真理的確實來就光,為要顯明他的行為是善的,而且獲證明為無辜的。然而,相反地,本福音書的作者卻沒有完成這個平行句,反而說這個人來就光,「要顯明他所行的是在神裡面(en theō;《和合》作『靠神』)而行。」巴瑞特沒有留意到這個區別,認為人在遇見光以前就分成兩類:

地顯示出:就像三章 17 節的 *krinein* —樣,*krisis* 在此具有定罪的含意:參 Barrett, pp. 181f.; Hendriksen, *Exposition of the Gospel according to John* (Grand Rapids, 1966), Vol. i, p. 143,以及,尤其是 Schnackenburg, Vol. i, pp. 403ff.。

22 許多學者認為動詞 elenchein 只是中性含意的「暴露」: 如 Schnackenburg, Vol. i, p. 406, n. 160; Lindars, p. 161。該動詞在以 弗所書五章 13 節可能是這個中性的含意。然而,在《七十士譯 本》中,它通常翻譯 ykh,保留了法庭的意義。雖然史納肯伯認 為: elenchthē(三 20)並不是與 phanerōthē(三 21)嚴格平行的。然而,每一節最後一個子句都把共通的因素除掉,這一點顯示出: elenchthē 與 phanerōthē ... hoti en theō estin eirgasmena 在結構 上是平行的,在主題方面是相對的。而且我們很難看出:如果只是 暴露,怎麼會使作惡的人遠離光,除非那樣的暴露令他蒙羞、責備 他、或判決他是有罪的。亦參 F. Büchsel, TDNT, Vol. ii, pp. 473-5。

大多數解經學者認為這裡的 krisis 是中性含意的。莫里昂(Morris, p. 223)區分 krima與 krisis,認為後者在此的意義是「審判的過程,而不是定罪的判決。」布特曼(Bultmann, p. 157)同樣認為世界上有一個巨大的分野。布蘭克(J. Blank, pp. 95ff.)滿腔熱情地在這一點上依循他的觀點。林達斯(Lindars, p. 160)與布朗(Brown, p. 134)也都同意。但是,本節其餘部分卻肯定

同樣地,史納肯伯<sup>24</sup> 使用三章 31 節與八章 23 節,主張約翰的意思是:那些拒絕神的使者和祂的話語的人是一種不同類型的人。但是,三章 31 節不是將耶穌與不信的人相對,而是與每一個人相對(亦參:三 13),而八章 23b 節只適用於一個人不信的時候(參:八 24)。八章 24 節表達例外的子句,做了徹底的區分(相對於這世界的王所面臨的那無可挽回的審判,十二 31)。接受巴瑞特與史納肯伯那種死板的二元論,也就意味著:那些前來就光的人之所以如此行,是因為他們自己在本質上就是比較優越的。但是,本福音書的作者卻在此裹足不前,並沒有完成這個相對的平行句,而是引入一個新的要素,就是這些行為是「在神裡面」而行的觀念。在約翰著作中,這個詞語僅見於此處與約翰一書四章 15~16 節。無論它的意思是指信徒的行為「是由於他與神相交而行的」,<sup>25</sup> 或更好的,「在與神的交通中做的」(林達斯指向三章 15 節,en autō 幾乎可以肯定是與

echē 連用的),<sup>26</sup> 這些行為不是與神無關、單單由人行出的。約翰使用這個含糊不清的詞語來加強人的有罪,不支持人的驕傲,為要斷言:作惡的人必須在道德上為自己的不信負責任,行真理的人也不可以為相信是自己的功勞。第 20 節清楚無誤地表明罪責;第 21 節比較屬於現象方面的描述,而不是說明功勞歸屬,但拐彎抹角地指向神。

### 4. 神拯救的旨意遍及整個「世界」

第四卷福音書的思想主軸之一,就是描繪神對世人的立場,那是積極正面且涵括所有人的。神如此愛世人,甚至差遣祂的獨一的兒子(三 16)。正如我們已經看見的,神所愛的 kosmos 不是在道德上不好無壞的;史納肯伯那比較精巧的進路也不具有說服力:

就像每一次提及子的使命時一樣,「世人」在這裡的含意既不是完全不好不壞的,也不是完全不好不壞的。「世人」(編按:與「世界」同一個字)不足人居住的地方,更是有罪的人類,是已經偏離神的。此外,它也不是指稱那拒絕神的使者、避動意和恨意追捕祂之人類的特殊用詞。那是遠離神、但卻深深渴慕祂並感受到自己需要救贖的「世人」,這「世人」是神無限憐憫與慈愛的對

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Barrett, p. 182 •

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Vol. i, pp. 406f. °

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Westcott, p. 57。參《和合》:「……要顯明他所行的是靠神而行。」

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Lindars, p. 161 °

象。27

但是,在約翰福音中,曾否將是人描繪為「深深渴慕」基督呢?耶穌之所以是世人的救主(四 42;約壹四 14),乃是因為世人需要拯救,而不是指著世人當中願意接受的那一部分。一章 29 節,六章 33、51 節也有類似的說法。因此,三章 16 節的「世人」主要不是指人龐大的數量,也不是指那些尋求基督的人。它是指那黑暗的、喜愛邪惡、恨惡光明的世人。儘管世人是這個樣子,神卻愛他們;<sup>28</sup> 那就是祂的愛的度量,也正是因此,祂才差遣祂的兒子。「愛」、「賜下」、與「獨」等詞,全都具有情感的因素,同時也都加強了隱含的邀請,並凸顯出這樣的拒絕是該受指責的。神差遣祂的兒子到世上來,目的是要拯救世人(三17);但世人卻立刻分成那些相信而不受定罪的人、和那些不相信而已經受了定罪的人(三18)。<sup>29</sup> 相同的劃分再次出現在八章 12 節,在那裡,雖然耶穌是「世界的光」,卻只有信徒才得著「生命的光」的應許。(亦參:一9~11。)

一些死板的解釋認為「世人」是指特定的人,這些解 釋陷在重重的困難中。可能的解釋似乎是:(1)「世人」是 指每一個人,毫無例外,所以所有的人最終都必得救。就著約翰福音的關注而言,這種理論上的可能性其實根本就不可能。世人分成那些相信的人和那些不相信的人。(亦參:十七9。)(2)「世人」是指每一個人,毫無例外,所以神的計畫必然遭遇挫折,因為有些人不會相信。但是,這樣的立場沒有公允看待這卷書對於神的計畫必然成就的著重,也沒有公允看待一些論及神的預定的經文,諸如六章 44、65 節,十七章 9 節。(3)「世人」在此是指蒙揀選的人,父所賜給子的所有人。但是這樣理解這個詞語是沒有根據的,聽起來像是史納肯伯那精巧理論(見上文)的一個僵化的形式。

可能「世人」除了具有邪惡的含意之外,意指「所有的人,沒有區別」,而不是「所有的人,沒有例外」之意。如果真是如此,就無異於摑了猶太種族的排他主義一巴掌,並且對於本福音書的生活情境有重要的含意。「所有」一詞在一章 7(「眾人」)、9(「一切」)節,十二章 32節(「萬人」)的用法,可能支持這個進路。施洗約翰是從神那裡差來的,所以,他作見證,要叫所有的人可以相信:他這麼作,反映出神對於人類的恩慈。為了相同的理由,耶穌強調約翰的貢獻:好叫他的聽眾可以得救(八33~34)。約翰主要的使命是針對以色列人(一29~31),但他所作的見證卻是要叫所有的人一即凡是聽見的人一都可以相信:就像亞伯一樣,他雖然死了,卻仍舊說話。如果擴大這個詞語的意義,指每一個人,沒有例外,是個愚蠢的作法。同樣地,如果一章 9節確實是指道成肉身,一章 9~10節就是

298

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Vol. i, p. 399 °

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> 麥 B. B. Warfield, *Biblical and Theological Studies* (Nutley, repr. 1952), pp. 505-22; Bultmann, p. 153, n. 3. ∘

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> 選用的時態具有深遠的意義。信徒 ou krinetai,不信的人 ēdē kekritai。世人已經受了定罪,並且正在滅亡中;但是,如果 這個世界上有人相信而 ou krinetai,那是一件新事。

修飾光所照亮的「一切」的人(參:上文對於八 12 的解釋)。 十二章 32 節也類似:耶穌所要吸引的「萬人」,以及這個 吸引本身,都不能當作是絕對的意義,因為接下來的幾節 經文就清楚說明:並不是所有的人都得救(十二 35~41)。 上下文提及希臘人前來(十二 20~22),要求見耶穌,但耶 穌卻沒有回應;在這樣的上下文中,「萬人」似乎是指與猶 太人相對的「所有人」:耶穌沒有對這些希臘人說話,因為 吸引萬人的乃是祂自己的受死/得高舉的高潮事件。

雖然這個進路具有一些頗有助益的洞見,它本身可能並不恰當。在本福音書的作者的描寫中,神對整個世界的立場,似乎比較像是被擴的先知描寫神對於背道之以色列的立場:祂不願刑罰,卻滿有恩典慈愛,並且不喜悅惡人死亡(賽三十 18,六十五 2;哀三 31~36;結十八 3~32,三十三 11;何十一 7 起)。神差遣祂的兒子來到世界的主要目的,祂的兒子來的主要目的,是要拯救世人(三 17,八15,十二 47),因為「已經被定罪的世人不需要更多的定罪,他們所需要的乃是拯救」。<sup>30</sup> 再者,這些陳述當中的每一個,不單啟示出神的恩慈,也作為一種含蓄的邀請,以及直截了當地責備那些拒絕神邀請的人的方式。但是,若從這個證據就推論說作者排除了神的揀選,或說他教導了絕對的普救主義,或說絕無餘地可供神與某部分的世人建立特殊的關係(參:十七 9),或說神因為不是普世的人都得教而受到挫折,對於第四卷福音書(就像對於舊約聖經一

樣)是不正確的。約翰福音中論及神拯救的旨意遍及整個「世界」的經文,不單其上下文排除了這樣的解釋,也可以根據神的恩慈和隨時可以得著的救恩,用它們來加強人的責任。

### 5. 最後的說明

舊約聖經中對於人的責任所作的描繪,畫面中的每一個因素都再次出現在第四卷福音書中。著重點或許略有不同—例如,並非那麼多地將人描寫為尋求神的,而是勸勉他們要如此行;而神要人悔改的呼籲,如今在道成肉身與受死/得高舉中找到了最有說服力的表達——但組成的因素卻是一樣的。

此外,有幾個事實是一再出現的:(1) 不同於兩約之間的許多文獻,約翰福音並未將人的責任與自由(意指背道而馳的絕對能力)緊密結合在一起。對於約翰福音而言,自由乃是免於犯罪的自由,也就是遵行神旨意的自由。(2)對約翰福音而言,人的責任與無能並不是不相容的,只要那是指道德上的無能。<sup>31</sup> (3) 功德神學在第四卷福音書中找

B. B. Warfield, 'Predestination', p. 5 •

史納肯伯的一篇附註(Schnackenburg, 'Selbstentscheidung und -verantwortung, Prädestination und Verstockung', Vol. ii, pp. 328-46)一般說來相當出色,美中不足的是沒有留意到這一點。他主張(p. 330)相信的可能性「並非被視為不能實現的」,因為耶穌要求每一個人都要相信,而不是只要求一群內圈的門徒。但是,這個要求,這個責任卻沒有帶給人獨立自主的能力。若要求我們可以像鳥一樣飛翔是不公平的,因為我們永遠作不到。但

不到清楚無誤的證據。

## 信心與外在的證據

那麼,在第四卷福音書中,真正的信心是基於甚麼呢? 當某甲相信,而某乙卻不相信,最終應該將功勞歸給誰呢? 在說服人上,神蹟、(耶穌和其他人的)見證、與聖經提供 了哪部分的證據呢?對於外在證據在提供信心的基礎上的 價值,約翰福音顯然有所矛盾,我們該如何理解呢?

在許多地方,約翰福音清楚說明:外在證據,最顯著的是神蹟,確實具有激發信心的目的。施洗約翰的見證(一7),耶穌對那瞎眼之人的詢問與自我啟示(九 35 起),耶穌之死」的目擊見證(十九 35;參:二十一 24),這卷福音書本身的寫作(二十 30~31),32 這一切都公開表明目標是要引發信心。耶穌努力地預言祂的被賣與受死/得榮,好叫這些事件可以建立門徒的信心,而不是毀壞它(十三

19,十四 29)。拉撒路生病時,祂不在伯大尼,並且因此而歡喜,好叫門徒可以看見一個比醫治更大的神蹟,因而相信(十一 15)。甚至連祂在拉撒路墳前公開的禱告(更準確地說,祂的感謝),目的都是為了激發信心(十一 41~42),就像那從天上來的聲音一樣(十二 28)。還有,父還要把更大的工作指給子看,就是父自己所作的,為要叫門徒稀奇(五 20)。耶穌最後一次公開講論呼籲人要相信,如果不相信祂,至少也要相信祂的工作(十 37~38),在私底下又向門徒重述這個命令(十四 11)。換言之,人們不單有責任要相信耶穌的話,也有責任要因為神蹟而相信,不信會受到這兩者的定罪(十二 47,十五 24)。

另一方面,關於神蹟,約翰福音卻也說了一些非常負面的話。人們因為倚靠神蹟奇事而受到痛責(四 48),而且事實上,人們常常顯出的態度正是這裡所定罪的:他們要求耶穌行神蹟,藉著公開展示它們(二 18,六 30,七 31;參:太十六 1;可八 11~12;路十一 16),來證明自己真是從神而來的(約九 16、31~32,十 21)。人們因為聽見拉撒路復活,蜂擁而來看耶穌(十二 18),這也叫法利賽人心煩意亂,因為耶穌的神蹟吸引了眾人(十一 47~48);然而,眾人的這個行動似乎反映出他們感官上的愛好,而不是真信新的跡象。那麼,眾人究竟相信神蹟嗎?

約翰福音七章 5 節提供一條線索。耶穌的弟弟們雖然相信祂可以施行神蹟(七 3~4),卻「不信祂」。但是,相信耶穌有能力、而且卻實施行了神蹟,卻未必明白神蹟真正指向的意義。這樣的相信不是真實可靠的信心。在約翰

是,如果僅有的無能是道德上的(亦即,定意選擇不要聖潔), 要求我們聖潔並不是不公平的。在約翰福音的觀點中,基督要求 人相信也是如此。

304

福音第六章的群眾也是一樣,從某個角度而言,他們看見了耶穌的神蹟(六2、26),但從另一個角度來說,他們卻非常可悲地沒有看見神蹟,以致要求耶穌再行另一個神蹟(六30)。眾人相信其他的神蹟確實發生過;但他們的相信卻不是真實可靠的信心。所以,以這個事例的性質而言,神蹟的本身不能保證一定會產生這樣的信心。<sup>33</sup>雖然眾人從某個角度來說已經看見了,但從一個角度而言他們卻沒有看見(六36;<sup>34</sup>參:十二37),他們顯然必須為這樣的

失敗負責任。約翰福音十一章 40~47 節極好地保留了模稜 兩可的意義:雖然許多人看見了作為兆頭的神蹟,只有那 些相信的人確實看見了這些兆頭所顯出的神的榮耀。

其他類型的外在證據引起的結果也同樣是不清楚的。 猶太人殷勤查考聖經,卻沒有看出聖經的見證是指向基督的(五 39~40、45~57)。他們都同意聖經是不能廢的(約十 35),縱使他們因為不信摩西所寫的話而受到譴責(五 46~47)。就是因為這個緣故,耶穌才會令人不自在地提及「你們的律法」(八 17,十 34)——不是要表明自己與之沒有關聯,而是要強調人有責任正確地解釋它——但同時卻又非常強調聖經以及它必須以基督為中心來應驗。這就類似祂對於神蹟奇事所作的負面陳述(四 48)、以及祂自己從正面使用神蹟奇事來激發信心之間的關係。同樣地,耶穌為自己所作的見證是要激發信心,卻一再遭人拒絕相信(如:三 11、32~33,五 37~40)。十二章 28~29節的聲音,雖

只將它置於方括弧內。聯合聖經公會版將之納入正文內,給予 {C}的評級,參 B. M. Metzger, *Textual Commentary*, p. 213。我們可能可以將這幾個字的意思理解為「已經看見了我〔補充『施行神蹟』〕」;但沒有這個必要。這樣模稜兩可的情形比較可能是刻意的。真正看見神蹟就是看見耶穌。看見耶穌而不相信,就意味著只有看見神蹟的表面——在這種情形下,再多的神蹟也無濟於事。再者,在緊鄰的上下文中,猶太人求餅(六 35)——而耶穌說他們已經看見祂了,卻是不信。藉著這種表達方式,本福音書的作者把六章 26、30、35~36 節緊密地結合在一起(反對的意見,參 Schulz, p. 105)。

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> 如同再馬可福音八章 11~33 節一樣,沒有賜下可以滿足他們的神蹟,因為沒有一個神蹟能令他們滿足;「這個請求沒有獲得答應,因為它是無法答應的;沒有神蹟能證明(雖然也許多神蹟顯示出)耶穌是神的使者」(Barrett, p. 239)。參 G. H. C. MacGregor, *The Gospel of John* (London, 1928), p. 143:「就像約翰福音的作者在他自己的日子一樣,基督在祂肉身中的日子不能產生具有結論性的憑證,叫猶太人不會再要求另一個結論性的憑證。

這裡有一個眾所周知的文本難題。約翰福音六章 30 節描寫眾人要求一個神蹟,好叫他們可以看見並相信。在六章 36 節,所有的抄本都讀作 hoti kai heōrakate me,只有 × A itā, b, e, q syrc, s省略了 me。許多解經學者認為六章 36 節是指著六章 26、30 節說的,違背文本證據,偏好省略 me 的讀法,如 Bauer, p. 97; Bernard, Vol. i, p. 199; Bultmann, p. 232, nn. 5f.; Barrett, p. 243; J. N. Sanders and B. A. Mastin, A Commentary on the Gospel according to St. John (London, 1968), p. 189, n. 1; Lindars, p. 260; J. Marsh, The Gospel of St. John (Harmondsworth, 1968), p. 301。史納肯伯不表態(Schnackenburg, Vol. ii, p. 71)。衛斯科特(Westcott)與賀特(Hort)在單<sup>66,75</sup>(它們證實了大多數的讀法)的發現之前,

然是為了群眾的緣故,「卻被唯物主義者解釋為只不過是一聲雷響,思想比較屬靈的人則將之解釋為天使說話。」<sup>35</sup> 證據本身可以作不同的解釋。神蹟與這種見證式的證據之間僅有的差別在於:前者有一個附加的不利之處,就是會吸引著重感覺的慕道者。但沒有一個外在的證據能夠保證可以產生信心(參:路十六 30~31)。

如果這樣的證據不能保證可以激發那些看見之人的信心,它本身是否足以激發一些人的信心呢?如果能,為何只有一些人相信,另一些人卻不然?這「一些人」是誰?例如:我們讀到一些人因為約翰的見證而相信耶穌(甚至沒有神蹟來證實,十 40~42 ! ), <sup>36</sup> 另一些人卻情願暫時享受約翰的光(五 35),這種不同的回應根本的差異何在?

在第四卷福音書中,信心確實似乎是從證據產生的,無論是神蹟(二11、23,四53,六14),另一個人的見證(四39,十40~42),耶穌自己的見證(四41~42,八30,九37~38),祂在復活以後的肉身顯現(尤其是二十27~29),或者,顯然還有並未具體說明的事件模式(十二42~43)。比較仔細一點研究,其中有一些必須立刻不予考慮,因為上下文提出了警告。約翰福音二章23節後面跟著就是二章24~25節所暗示的拒絕。在六章14節提及初步

的信心,但跟著就是六章 15、36、66 節。在八章 30 節,那些猶太人顯然相信耶穌,但在八章 37~44、55 節卻遭到 駁斥。<sup>37</sup> 但即使是如此,從表面看來,二章 11 節,四章 39、

R. V. G. Tasker, *The Gospel according to John* (London, 1960), p. 149 °

多 E. Bammel, 'John Did No Miracle', *Miracles* (London, 1965), pp. 179-202。

因為所引用之類似的例子,無需採取許多人所提倡作為託詞的作 法,他們為的是要避免將八章 30 節那些相信的人等同於八章 31 節起的這些人:(1) 一些人(如 W. F. Howard, 'The Gospel according to John', Interpreter's Bible, Vol. viii [New York, 1952], p. 600) 認為:相較於 *pisteuein eis* 加上直接受格(八 30), pisteuein 加上間接受格(八 31)是指不同的、或者至少是較小 的一群人。這在上下文是不可能的,前一個詞語在二章 23~24 節,十二章 42 節用來指不完美的信心,更能證明這一點(參 Bultmann, p. 252, n. 2)。(2) 亞伯特 (E. A. Abbott, Johannine Grammar [London, 1906], § 2506) 認為:因為希臘文沒有過去完 成式主動語態分詞,在八章 31 節就以現在完成式分詞 (pepisteukotas)表達那種含意。但是,在第四卷福音書中, pisteuein 的現在完成式從來沒有這種意思。(3) 史納肯伯 (Schnackenburg, Vol. ii, p. 259, n.1) 說:出現 pisteuein 的現在 完成式「總是表達一種確立的信心(或不信):三章 18 節,六章 69 節,十一章 27 節,十六章 27 節,二十章 29 節;比較約翰一 書五章 10 節。」但是,十六章 27 節必須與十六章 31 節一起處 理;而三章 18 節與約翰一書五章 10 節則是 prescriptive。(4) 布 朗 (Brown, pp. 354f.)、林達斯 (Lindars, p. 323) 和其他人寧可 省略 pepisteukotas autō 兩字。但是,如果他們所謂的評註是編 修者所加的,只是把問題推回給編修者罷了;如果是偶然的筆 誤,必然是很早就發生了,因為沒有抄本支持。(5)一些學者依 循奥古斯丁的作法,認為八章 33 節的「他們」是指「猶太人」, 而不是「信祂的猶太人」。這種解釋很便利,卻很不自然。(6)陶

41~42、53 節,八章 37 節的情況,都是基於證據之信心的清楚的例子。

但是,我們還是要提出一些疑問,尤其是下列兩點:(1) 在六章 66~70 節,許多門徒離去、不再跟從耶穌時,十二 位門徒卻準備留下,因為他們相信耶穌是神的聖者;但是, 耶穌雖然問他們是否要留下,卻堅稱是祂揀選他們—包括 一位「魔鬼」。換言之,如果提出為何有些「門徒」(六66) 會離去、而其他人則堅持到底的問題,與答案比較有關的 是揀選,而不是證據。(2) 再者,在十六章 29~30 節,耶 穌 en parrēsia 說話,門徒在回應時聲稱:他們由此確信耶 穌是從神而來的。但耶穌卻公開質疑他們的信心,因為祂 知道「時候」已經來到,他們將會分散到各地(十六 31~ 32)。所以,只有到耶穌復活以後,他們才會有更深的信心。 真實可靠的信心是保留給末世的時候引入的時期的。因 此,本福音書的作者懷疑十二門徒在耶穌受死/復活以前 的信心(十六 31~32),並且強調在復活的主裡面的信心(二 十 8、18、20、25、27~29)。門徒將會在耶穌復活以後得 著更大的深刻理解力(二 22,十二 16;參:十四 26),這 樣的聲稱也就因而變為條理連貫了。

約翰也努力處理一個問題,就是要如何以他最生動的 風格,才能最好地對耶穌的生命做出神學上的概述。他描

德(C. H. Dodd, *More New Testament Studies* [Manchester, 1968], pp. 41ff.) 認為這是時代錯置,指主張猶太化的那種猶太基督徒。但是,是否連保羅都會以八章 43~44 節的話指責那些主張猶太化的人呢?

繪人們在耶穌事奉期間事如何相信的(不單是十二個門徒,還有四 39、41~42、53,九 37~38的那些人),卻將真實可靠的信心保留給新的時代。所以,我們有理由可以懷疑,甚至連那些提及在耶穌受死/得高舉以前的信心的經文(它們本身並沒有緩和這些警告的痕跡〔即四 39、41~42、53,九 37~38〕),都必須從他對於救贖歷史所作之神學描述的架構內來理解。本福音書的作者也納入這些將要相信的敘述,因為如果不這麼做,他的福音書就不能具有如此強勁的福音性衝擊力,因為這三個例子觸及猶太人(九 37~38)、撒瑪利亞人(四 39、41~42)、以及(可能)外邦人(四 53——如果他是一個軍人,可能是個異教徒:《猶太古史》xvii.198)。

在約翰福音二十章的信心,是直接附屬於耶穌的復活這個最高潮的證據;而且,雖然耶穌暗示那並不是最好的信心(二十29),祂卻願意提供證據,好使多馬相信(二十27)。但是,復活後顯現的對象卻侷限於那些已經屬於耶穌的人,就是祂已經保守的人,父所賜給祂的人(如:四19~20,十七6、12)。在這一點上,它們不同於(其他)大多數的神蹟,後者是公開性的。從某個角度來說,有些人是特別屬於耶穌的,復活的證據在他們身上激發信心。

這樣,第四卷福音書顯然主張:人是必須負起基於神蹟而相信、而且在獲得某種程度的信心以後常常遵守耶穌教訓的責任的(如:八31)。但是,同樣清楚的是:外在的證據無論多麼光彩奪目,並不保證某人可以因而相信並堅定信心;而且,縱使是在那些確實相信的人身上,這些外

在的證據似乎也不能獨占激發信心的功勞。猶太人之所以不相信神蹟,是因為他們不屬於耶穌的羊群(十 25~26); 而那些在耶穌羊群中的,祂自己的羊,則聽祂的聲音,並 跟從祂(十 27);這樣,誰負責對神蹟有正面的回應,這個 問題又推回到前一個問題,即誰是屬於耶穌的羊群的。

這一切都不應該令我們主張約翰認為證據是不適切 的,神蹟是不重要的,聖經的應驗是偶然的。38 事實恰恰 相反:例如,神蹟除了能令人信服而激發信心以外,還有 助於確立那信心的內涵。它們指向自身以外,正如約翰福 音中的許多神蹟所表明的。在迦拿的神蹟中,那神蹟表明 古老的宗教正在轉向福音的新次序。潔淨聖殿的插曲則應 許有一新的「聖殿」將要建立起來。第三至四章分別應許 新的生命與新的敬拜。四章 46 節~五章 47 那兩個醫病的 神蹟則顯示出:耶穌話語的大能既能賜下新生命,又能赦 本福音書其餘的部分也類似:在約翰福音中,「證據」的因 素不單只是為了要幫助人相信,也是為了確立事實的實 體,信心就是必須在這個實體中運用的。經過考慮,藉著 歷史媒介而來的任何一個 putative 的啟示( 與基於歷史的神 秘主義相反),都必須植根於某些歷史事件和它們的解釋。 就是因為這個無法抗拒的理由,神蹟、應驗的陳述和諸如 此類的說明在第四卷福音書中才會如此重要一不是因為關

於外在證據與信心之間的關係所作的某個假定。

另一個證據證實了:這是約翰思想的方向。許多解經 學者認為:尼哥底母論及神蹟的話(三2)與耶穌的回答(三 3) 之間沒有必然的關聯。另一些學者則認為這裡暗示了一 個問題,就如「我該做甚麼事,才可以承受將來的世代?」 (參:路十八18)。比較好的作法是認為:尼哥底母來見基 督時聲稱:在可以行這些「神蹟」的人身上,他察覺到預 期中神掌權時會發生的事 (三 2)。但耶穌卻回答說:一個 人若不是從上頭而生(或重生)的,就不能「看見」神的 掌權。海恩勤(E. Haenchen)甚至打算將第3節翻譯為「一 個人除非從上頭而生,就不能看見神的工作(照錄原文; 不是『國』)」。39 從某個角度來說,尼哥底母顯然可以「看 見」神蹟;但從另一個角度而言,他卻不能「看見」它們: 他其實不能看見神的國(參:十一40)。耶穌的回答,不是 說尼哥底母必須作甚麼才能看見國度,而是說他身上必須 發生甚麼事。表達這一點的有兩方面:一面是所必須發生 之改變的性質(一個人無法生下自己),另一面則是使用動 詞的被動語態。「因為,重生的意思──而這顯然就是尼哥底 母的誤解所表達的意思——不單是一個人身上的改進;它意 味著人接受一個新的起源,這顯然不是他自己做得到的。」 40 有人認為三章 3、5 節只是馬太福音十八章 3 節所記載之 國度語錄的約翰版本;但這個進路卻反駁了這種論調。除

参 F. Hahn, 'Sehen und Glauben im Johannesevangelium', Neues Testament und Geschichte (Zürich, 1972), pp. 125-41。

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> "Der Vater, der mich gesandt hat", NTS, Vol. ix (1962-3), p. 208 •

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Bultmann, pp. 137f. °

了上下文完全不同以外,兩個語錄的形式 (hōs 在馬太福音十八章 3~4 節是不可或缺的,在約翰福音三章 3、5 節卻沒有出現)與目的也不一樣。馬太福音的語錄是關於人的悔改,人的自己卑微,人的歸正,而約翰福音三章 3、5、7 節卻是論及神在人身上的作為。

因此,尼哥底母聲稱自己擁有某種知識,耶穌給他的回答是要叫所有這類的聲稱洩氣的。這個現象也出現在約翰福音其他地方(如:六70,九41,十六31),並且具有根除功德神學的效果。因此,功德神學的反面又無可改變地把我們帶回到神至高無上主權的揀選。

## 312 揀選

在第四卷福音書中,已經有幾個因素指向了某種形式 之預定的救恩。神主宰一切的至高無上主權已經進入這個 世界,引入了新的紀元。這個垂直式的步驟已經顯露出神 採取了直接的行動,要在更大的層面上施行教恩與審判。 對人類與世界的描寫是負面的,是在道德上無能的,像在 死海古卷中一樣(尤其是《感恩詩集》[Hôdāyôi]),結果也 相同:將恩必須是從神而來的。神對於世人的立場是拯救: 但是,如果問及誰是真正得救的,就可以清楚看見,最終, 救恩既非取決於個人的功德,也不是取決於外在的證據。 一個人成為信徒,既不是因為他與生俱來就是比較好的 人,所以能夠做出正確抉擇,也不是因為他們所見到的證 據本身是比較能令人信服的。那麼,誰能得救呢?

### 1. 新生與兒子的身分

上一個段落的結尾思考到尼哥底母,這自然引導我們來到一個更廣的問題,即第四卷福音書中的新生與兒子的身分。頭一處明確提及這一點的是一章 12~13 節。即使接受了複數的讀法「這等人……生」, 41 也不是馬上就能清楚

313

沒有一分抄本支持單數的 hos ouk ... egennēthē( 這就成了指著從 童女而生說的),考慮到這個事實,就會訝異怎麼會有那麼多學 者接受這個重構。外證來自古譯本和教父著作,單獨來看是值得 懷疑的。Qui 可以是單數或複數,這一個事實又進一步減弱了古 拉丁文譯本 b 的力度: qui natus est 與 qui nati sunt 的差別只在 動詞。清楚無誤的教父證據中最常被人引用的是愛任紐《駁異端》 (Irenaeus, Adversus Haereses) III.xvi.2; xix.2 與特土良《基督的 肉身》(Tertullian, De carne Christi) xix,後者說複數是華倫提努 派(Valentians)捏造的。兩分伯墨(Bodmer)蒲草紙(II與 XIV-即 \$\pi^{66.75}\$) 都是複數的。然而,那些選擇單數的,包括 F. Blass, Euangelium Secundum Joannem (Leipzig, 1902), p. 2; Zahn, pp. 73; C. F. Burney, Aramaic Origin, 前引書, pp. 43ff.; Loisy, pp. 101ff.; C. C. Torrey, Our Translated Gospels (London, n.d.), pp. 151-3; F.-M. Braun, 'Qui ex Deo natus est', Aux sources de la tradition chrétienne (Paris, 1950), pp. 11-31; R. C. H. Lenski, The Interpretation of St. John's Gospel (Minneapolis, 1943), pp. 62-8; M.-E. Boismard, St. John's Prologue (London, 1957), pp. 35-9; idem, 'Critique textuelle et citations bibliques', RB, Vol. lvii (1950), pp. 401-8; L. Sabourin, "Who Was Begotten ... of God" (Jn. 1:13), Biblical Theology Bulletin, Vol. vi. (1976), pp. 86-90; J. McHugh, The Mother of Jesus in the New Testament (Garden City, 1975), pp.

看見「凡接待祂的」(一 12)與「這等人……乃是從神生的」 (一 13)之間的明確關係。一些人認為接受基督是新生的 先決條件:「這個出生的條件是接受基督並相信祂的名。這 裡的時態是不定過去式,而不是過去完成式。」 <sup>42</sup> 另一些人抱持相反的觀點。賀茲曼(Holtzmann)認為:這樣從神而生是信心的「根與前提」。 <sup>43</sup> 林達斯則說:「無論是靠著他自己作為人本性中所擁有的任何東西,或是憑藉著心靈裡面對它的渴望,或是藉著他的心思與理性所提出的任何實行的步驟,人都不能獲得這個結局。因為人不是與神平等的。只有神自己可以將人提升到兒子的身分上。」 <sup>44</sup> 很

255-68; M. Vellanickal, The Divine Sonship of Christians in the Johannine Writings (Rome, 1977), pp. 112-32; 此外,尤其是 J. Galot, Etre né de Dieu (Rome, 1969) 的廣泛論述。MacGregor, pp. 14f. 也贊同,但依循羅伊希(Loisy)的作法,懷疑單數本身是否可以暗示童女生子,「因為討論中的這幾個字排除了人間母親的觀念,就像它們排除了人間父親的觀念一樣。」我們容易想像一個「更不必說」(a fortiori)的論述方式,以致文本從複數被竄改為單數:如果基督徒是從神生的,耶穌基督豈不更是如此嗎?事實上,Hoskyns, p. 166; Barrett, pp. 137f.; 與 Morris, p. 100都從複數中看見這個暗示。此外,我們很難想出一個理由來解釋如此徹底的文本訛誤。

- Barrett, pp. 137。見: 尤其是 Howard, p. 471; Bultmann, p. 59, n. 4。
- H. J. Holtzmann, Lehrbuch der neutestamentlichen Theologic (Tübingen, 1911), Vol. ii, p. 534;亦參他的註釋書, pp. 41f.。
- 44 'The Fourth Gospel an Act of Contemplation', *Studies in the Fourth Gospel* (London, 1957), p. 27。參 Morris, p.101:「新生始終是純神

顯然的,「凡接待祂的」與「這等人……乃是從神生的」, 是指著相同的人說的。若不是接待基督、並相信祂的名, 就沒有一個人是從神而生的,這是確實的;但同樣確實的 是:凡接待基督、並相信祂的名的人,就沒有一個不是從 神生的。縱使這裡沒有說明因果的關係,如果不看一章 13 節,單單閱讀一章 12 節所獲得的印象是:兒子的身分是相 信的結果。但是一章 13 節卻可以被視為小心否定這個觀 點,這有四個理由:(1) 雖然一章 13 節的三個否定詞似乎 是用古代的分類來描寫出生,如果說它們唯一的目的只是 要對比自然的出生與屬靈的出生,卻沒有論及人在屬靈的 出生上是無能為力的,這樣的說法卻太過誇大且沒有必 要。(2) 這可以是以含蓄的方式否定了種族血統的自負。單 單作為亞伯拉罕(肉身上)的後裔是不夠的(八 33~34; 參:太三 9)。(3) 一章 12~13 節的形式──強調人的責任, 接著則是強調神至高無上的主權,把人的所有自命不凡全 部排除掉了——也出現在約翰福音其他地方(如:六40~45, 六 66~70)。(4) 事實上,約翰一書五章 1 節的時態與上下 文強而有力地讚明:信心,就像愛心一樣(約壹四 8),是 新生的證明,而不是它的肇因。

新生是在時間上居先的,這一點在一章 12~13 節的證據並不具有結論性,但卻非常強而有力。然而,採納它並不表示採納一種觀點,即本福音書的作者主要關注的是預定本身錯綜複雜的問題。倒不如說,他反對人在誰是神的

兒女這個問題上自以為是。耶穌與尼哥底母之間討論的過程證實了這一點。耶穌的陳述(三3)引發了尼哥底母那一面雙重的誤解(三4)。尼哥底母所想的是純物質層面的,所以提出了他的第一個問題。但他又把人當作是主動的執行者,從而錯失了重點,所以提出了他的第二個問題。耶穌把這兩個異議的順序倒過來回答。在三章 5~6 節,耶穌堅稱這個出生是超自然的,所根據的原則是同性質的產生同性質的。在三章 7~8 節,耶穌回答第一個異議。如果尼哥底母接受 pneuma=風的聲音和效果,卻不知道它運動的細節和來處,為何質問 pneuma=靈在新生命的產生上運動的細節和來處?甚至連猶太人的官員45 都必須這樣從上頭而生,他不應對此感到稀奇。

奧古斯丁諾維慈(A. Augustinović)避免了論及新生與 兒子身分之經文裡面任何指著預定的的可能,把它們縮減 到純道德領域。根據他的看法,那只是神的作為與祂的眾 子的作為之間的相符(convenientia)罷了。<sup>46</sup> 就著約翰福 音第八章而言,奧古斯丁諾維慈大體上是正確的:在那裡, 兒子身分的關係主要是道德上的(參:尤其是八 38~39、 42、44),尤其是因為人也有可能是魔鬼的兒子。但是,神 的兒子與人的兒子之間的關係並不是勻稱的。本卷書中並沒有說人可以「從魔鬼而生」。而且,縱使是強調兒子身分的道德層面,也沒有排除比較形而上的部分:畢竟,耶穌承認,猶太人的確是亞伯拉罕的兒女(八37),雖然基於道德的理由而拒絕將這個頭銜歸於他們(八39)。這證實了約翰福音第八章所關注的主要是識別父子關係的證據(參:約壹三7~10),而不是父子關係在本體論上的地位,也不是改變父子關係的途徑。因此,甚至是在這一章中,奧古斯丁諾維慈也誇大了證據;而他對於一章12~13節與三章3節起的看法就更不可信了。再者,十一章52節提及「神四散的兒女」(參《呂譯》、《現中》等),表明基督的死/得高舉把那些被命定為神兒女的人聚集在一起(參:十16)。班諾伊特(P. Benoit)正確地批評奧古斯丁諾維慈的觀點過於簡化:

聖約翰的思想肯定比這更為深邃!使我們成為神的兒女的,並不是信心的行動本身,也不是我們的愛心的行動;確切地說,我們如果能夠相信與愛心的行動;確切地說,我們如果能夠相信與子。[un germe],也因為聖靈內住,在我們裡面生活、行動。信心的行動並不使我們成為神的兒子;倒不如說,它是兒子身分應時的筆因(照著哲學上的含意)或記號。一些人不能相信神能以這種方式在我們裡面運行、同時又給我們自由;但許

<sup>45</sup> 複數的 *hymas* (「你們」; 三 7) 令人困擾(一如這個段落中其他 代名詞與數的改變),但似乎最能解釋這裡的上下文的,是泛指 尼哥底母所屬的階級(參:三 1)。

A. Augustinović, Critica 'determinismi' Joannei (Jerusalem, 1947),
 pp. 53, 118 °

多神學家認為這兩面是能相互調和的。47

### 2. 到耶穌這裡來

318

在約翰福音第六章,到耶穌這裡來的用語清楚無誤地在預定的文脈內運用。到耶穌這裡來就等於相信耶穌(六35)。反對耶穌的人已經看見祂,卻沒有相信祂(六36);這一點不應該成為悲觀的理由,以為不會有更多人悔改歸正;因為凡是父所賜給子的人<sup>48</sup> 就到祂這裡來(六37)。查爾斯沃思(J. H. Charlesworth)為了避免這裡預設了預定的結論,說明經文並沒有說有些人不是父賜給耶穌的。<sup>49</sup> 然而,根據這處經文,如果所有人都是被賜給耶穌的,那麼一定是所有人都會到祂這裡來;而邏輯上的必然結果就是絕對的普世主義,牴觸了第四卷福音書的要旨,以及一些明確的經文,那些經文清楚說明世人當中只有一些是被賜給耶穌的(參:十七9)。上下文的意思一定是:耶穌斷然否認一種觀念,即因為人的不信,父差子來完成的使命可

能會失敗。

六章 37節的第二個子句常常被理解為一種強烈的反敘法(litotes),\*意思是耶穌將會歡迎、而不拒絕到祂這裡來,其表達方式常常強調人的責任,藉此平衡六章 37節上半對於預定的強調。但是兩個看法排除了這個解釋:(1)動詞「丟棄」(ekballō)每次出現在約翰福音中時(二 15,六 37,九 34~35,十 4,十二 31),都是暗示「逐出」已經「在裡面」的某物或某人。所以,六章 37~38節這個強烈的反敘法,並不是意指「我肯定會接受來的人」,而是「我肯定會保守來的人,將他留在裡面」;而之前的子句確立了「來的人」的身分;(2)六章 38節表原因的 hoti與表目的的hina,根據父的旨意來說明耶穌這個保守行動的理由,即耶穌不會失去父所賜給祂的那些人(六 38~39)。換言之,六章 37節不單說明所賜給耶穌的那些人必然會到祂這裡來,也說明他們一旦到耶穌這裡來,耶穌將會個別地保守他們(ton erchomenon,相對於 pan ho)。50

比較六章 39 節與六章 40 節,「祂所賜給我的」跟「一切見子而信的人」所指的顯然是相同的人,而「祂所賜給我的,叫我一個也不失落」則平行於「叫一切……的人得永生」。父所賜給子的人,同樣可以形容為那些見子而信的

319

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> 評論 Augustinović 前引書,於 *RB*, Vol. lv (1948), p. 472。

<sup>「</sup>中性字 (pan ho) 有時用來指眾人,但不是指個人,而是強調一般的特性」(BDF § 138(1))。MacGregor, p. 146 認為這裡是「一個無所不包的中性,因此信徒的個別性是從屬於父的恩典的」。 參 F.-M. Braun, 'La réduction du pluriel au singulier dans l'Evangile et la Première Lettre de Jean', NTS, Vol. xxiv (1977), pp. 40-67。

<sup>49 &#</sup>x27;A Critical Comparison of the Dualism in 1QS 3.13-4.26 and the "Dualism" Contained in the Gospel of John', *John and Qumran* (London, 1972), p. 95 °

編按:一種修辭法,指用反語的否定來表示肯定。

多 Barrett, p. 243 對六章 37~40 節所做出色的總結:現在還加上了 O. Hofius, 'Erwählung und Bewahrung. Zur Auslegung von Joh. 6, 37', *Theologische Beiträge*, Vol. viii (1977), pp. 24-9。

人雖然具有預定含意的「賜」在先,並且使得信心成為可能的(見下文對六 44、65 的說明)。這些平行之處不利於「不可抗拒的恩典」這個詞語,後者是改革宗傳統的神學家常用的。這個詞語容易誤導人,因為它表明一種觀念,是這些神學家本身通常想要避免的,即:凡是父所賜給耶穌的人就必然會到祂這裡來,意思是他們如此作乃是違背了自己的意志,彷彿是在高聲尖叫中把自己的意志踢到一邊。神的揀選是在那些到耶穌這裡來之人的「看見」與「相信」的背後運行的。

在回應猶太人的低聲抱怨時,耶穌對這件事作了更強而有力的說明:若不是父所吸引的人,就沒有能到耶穌這裏來的(六 44)。「父不單是召喚或勸告,祂把人拉過來!」 事實上,這正是上下文的意思;但是,那些認為約翰福音中並沒有救恩上的預定的人,很快就指向約翰在十二章 32 節所用的同一個動詞:耶穌的死/得高舉吸引所有的人。許多解經學者試圖訴諸於十二章 32 節,來決定六章 44 節的意思。但是光憑動詞並不足以決定。正如我們已經留意到的,在約翰福音十二章 32 節的上下文中,說到那「時候」的來臨和希臘人的求見,引發了一個陳述,論及耶穌的死/得高舉的普世意義。耶穌吸引所有的人,而不光是猶太人;祂對於「世人」的態度是拯救性的,吸引人的。除此之外,若對十二章 32 節作過多的解讀是危險的。相對之下,在六章 44 節的上下文中,(1) 人們傲慢自大,企圖

用武力帶進國度(六 16);然而(2)在面對神所賜的啟示 時,他們卻不相信,並且離去(六36、41~42、60、64)。 約翰福音六章中具有預定意義的經文(尤其是 37~40、44 ~45、64~65 節)同時說到這兩個問題。(1) 人們不能帶 進神的國度。不單這個國度不是政治性的,而且人必須學 習知道救恩是藉著神的作為成就的(六44~45、65)。52 (2) 另一方面,被人拒絕並不表示神的拯救計畫遭到挫敗,反 而是得勝;因為凡是賜給耶穌的人都必來(六 37),而且耶 穌自已從起初就知道誰會相信(六64)。因此,描寫救恩上 的預定,絕非以它本身為目的,而是屬於一個架構的一部 分,該架構為神救恩計畫的實現提供確據,同時強調恩典 的賞賜。這兩個因素在六章 64~65 節結合在一起。甚至連 所謂之耶穌的門徒(六 60~61、66)都棄祂而去:他們的 信心是沒有從父聽見並學習的信心(六 45)。正如在六章 44~45 節,耶穌訴諸於神的作為的必要性(六 65),來回 答不信的問題。「相信基督不單是困難的,離了神,那根本 就是不可能的(參:可十27)。到耶穌這裡來,不是人的自 由抉擇的問題。」53 但是,除了解決不信的難題之外,這 個答覆強調若不是父所賜的就沒有人能到耶穌這裡來,從

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Hendriksen, Vol. i, p. 238。編按:「吸引」可直譯為「拉」。

参 W. Eborowicz, 'L'exégèse augustinienne de Jean VI, 44', Studia Evangelica, Vol. vi (1973), pp. 95-9; G. Berkouwer, Divine Election (Grand Rapids, 1960), p. 47。

<sup>53</sup> Barrett, p. 252; 參 Morris, p. 387。亦參馬太福音十一章 27 節那個所謂的「約翰語錄」。

而對聖靈賜生命的能力產生迴響(六 63)。這就有效地杜絕 了人的沾沾自喜。

## 3. 蒙神教導

約翰福音六章 45 節提及以賽亞書五十四章 13 節(或者耶三十一 34),往往被人理解為:所有的人都必蒙神的教導,毫無例外,所以前一節的「吸引」也必然延伸到每一個人;這樣的見解真是令人驚訝。六章 45 節是引用來解釋六章 44 節的「吸引」的性質。「所有」(《和合》作「都」)的意思並不是「所有的人,毫無例外」,而是「神的所有子民」(參:十一 52),所有被賜給子(六 37、39)、被父吸引的人(六 44、65)。這是所有的信徒享有的特殊教訓(參:約壹二 27),但只有信徒才能享有。像神蹟和見證這類外在的證據還不夠。若不是父所吸引的,就沒有人能到耶穌這裡來,正如眾先知自己所說的:在這裡必有從神而來的「教訓」。因此,每一個受教導的人一定就等於每一個聽見父並從祂學習的人:這些人都到耶穌這裡來。

## 4. 賜給耶穌

正如我們已經說過的,一些人是父所賜給子的,這個 觀念最初是在六章 37、39、65 節清楚宣告的。相同的思想 再次出現在十章 29 節(?),十七章 2、6、9、24 節,十 八章 9節。十章 29 節與十八章 9 節最好在下文再來考慮; 除了這兩處之外,全都集中在約翰福音十七章。

在約翰福音十七章,「賜」(didonai)這個動詞至少出

現 17 次。在其中的十三處當中,都是以父為主詞的。祂所賜給子的,有人(十七、6、、24)、萬有(十七)、話語(十七8)、神的名(十七11~12)、與榮耀(十七22、24)。在其他四處經文中,是以耶穌為主詞。祂賜給人永生(十七2)、話語或道(十七8、14)、與榮耀(十七22)。

在十七章 2 節, hina 肯定是表目的的;但即使是這樣,還是有兩種可能的意義:(1) 這個 hina 可能與十七章 1 節的 hina 對等。若是這樣,十七章 2 節開頭的子句就是附帶的說明。將永生賜給父所賜給子的人,是子得榮耀的部分目的。(2) 另一個可能是,十七章 2 節的 hina 並不是與十七章 1 節的 hina 對等的,也不是依附於 doxason (「榮耀」,十七 1),而是依附於 edōkas(「你曾賜給」,十七 2)。若是這樣,將永生賜給父所賜給子的那些人,就是管理「凡有血氣的」這個永恆權柄的目的。布朗認為兩種意義都是真實的。54 但是,無論是兩者當中的哪一個,父將某些人賜給子,顯然是在他們接受永生之前,並且支配了子的使命的目的。根本沒有辦法逃避隱含的揀選觀念。

十七章 6~9 節也是如此。神從世人當中賜給耶穌的那些人,耶穌已經將神的名啟示給他們(參:十七 26),就是那些(已經)是屬於神的人。所以,耶穌將他們與世人分別開來,為他們禱告(十七 9)。「因他們本是你的」(十七 9),這幾個字只是「他們本是你的」(十七 6)的延伸。因此,強而有力地證實了神的揀選是居先的。也可以從接受

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Brown, p. 741 •

並順服神的話來形容這些人(十七7~8),這一點並沒有緩和那揀選的絕對性。我們倒不如說,除了從神先前的擁有與賜給的角度之外,也可以從現象學的角度來形容他們。55

基督的禱告不是只有為了信徒,也為了那些將要藉著他們的見證成為信徒的人(十七 20~21)。這些人將來也要相信耶穌。這裡帶著一個無法避免的確定語調:耶穌在為一些還沒有顯明是選民的選民來禱告(參:徒十八 10)。所有的信徒,現在的信徒和將來的信徒,就構成了父所賜給耶穌的那些人(十七 24),而且將會看見耶穌的榮耀。然而,儘管有這個特殊神籠論(particularism)的味道,耶穌還是為信徒的合一禱告,這合一的目標是要叫「世人」可以相信並認識(十七 21、23;參:十三 35,十四 30~31)。56 這

並不是「明顯的普救論」的一個例子,<sup>57</sup> 因為在約翰的思想中,「世人」一旦相信,就不再是「世人」了。倒不如說,它反映出神藉著信徒拯救世人的立場,就好像諸如一章 29節,三章 16 節與十二章 32 節等經文反映出他們成為(照著與末世有關的充分意義的)信徒之前的立場一樣。換個方式說,十七章 20~21、23 節告訴我們神揀選的計畫是如何成就的,即藉著信主之群體的見證與愛。所以,在最後兩節(十七 25~26),雖然世人不曾認識父,耶穌卻認識;現在,屬祂自己的人也認識,因為耶穌已經將父的名啟示給他們了。耶穌繼續將父啟示給他們(十七 26),將會把他們連結在愛中(所以也暗示連結在見證中),那也是耶穌所禱告的。

藉著對約翰福音十七章作這最後的說明,我們務必要留意,這樣極力強調救恩上的預定,其上下文 (1)強調耶穌與祂的父之間特殊的關係(首先,因為約翰福音十七章的形式乃是禱告;第二,因為開頭那個關鍵性的祈求是叫耶穌可以得著榮耀,就是祂一度擁有的榮耀;第三,因為一再提及耶穌成就了父的旨意),所以我們可以預期所強調的乃是神在救恩中的觀點;(2)特別著重在鼓勵信徒(參:十六31起)。

<sup>55</sup> 但參 Lindars, p. 521,他說:「這裡沒有死板的預定教義,雖然閃 族把整體視為都包含在起初裡面的趨勢給人這個教義的印象。」 但問題就在這裡了:如果整體確實都包含在起初裡面,就很難避 免預定的含意了。

<sup>56</sup> J. C. Earwaker, 'John xvii21', Ex. T. Vol. lxxv (1963-4), pp. 316f. 反對這個觀點,認為十七章 21 節的所有 hina 子句都是對等的。這不單使得這篇禱告變成極其支離破碎,而且從一個事實看來也不可能,即主要子句(十七 20)明確地說耶穌為他們禱告的這些人是將來的信徒。參 Bultmann 與 Morris,在所論之處。E. A. Abbott,前引書,§§2511, 2524-6, 2528 試圖保留不定過去式假設語氣與現在式假設語氣在 hina 子句裡面的區別。所以,在§2554,他將十七章 21d 節(「叫世人可以在信仰上長大」)與十七章 23c 節的平行子句(「叫世人可以開始知道」)相對比。如果亞伯特(Abbott)是正確的,十七章 21d 節就暗示世人已經相信

了,耶穌的禱告是希望這信仰能夠繼續並深化。那就與諸如十六章 33 節,十七章 9、25 節等相矛盾了。但是,這個兩難的局面是假的。亞伯特似乎以為十七章 23c 節的 *ginōskē* 是不定過去式,但其實不是,也沒有重要的文本證據支持 *gnō*。

從某個角度來說,那些被賜給耶穌的人是特別屬於祂的。十七章 9~10 節為我們作了這樣的連結:父所賜給耶穌的人是屬於神的,凡屬於耶穌的都是屬於神的,反之亦然。在理論上,可以用屬於耶穌來形容信徒相信以後的地位。然而,就如被賜給耶穌的觀念一樣,約翰比較常講到之前就屬於耶穌,那是毫不含糊地具有預定的含意。第四卷福音書中有幾處經文表達了這個觀念,但沒有一處比約翰福音第十章更為強而有力。

約翰福音中沒有一章經文(或許第六章除外)成為如此廣泛爭辯的主題。很遺憾地,我必須克服在此討論二手資料的試探。為了確立第四卷福音書的神學,沒有足夠的理由不把十章 I 節起這個延伸的隱喻當作混合性的隱喻來接受,並且在現有的這一章經文內來研究它。

常常有人堅稱約翰福音十章這幅動人的畫面描繪了幾 群羊,而十章 2 節不帶冠詞的 poimēn (「牧人」) 是指許多 牧人當中的一個:他們說這裡還沒有引入耶穌就是那牧人 的觀念。然而,poimēn 不帶冠詞,本身並不證明甚麼。在 這一章裡面,耶穌是唯一的牧人,所有提及的羊都是祂的 羊。祂接名召喚他們,他們也回應祂的聲音(十 3),這是 比喻內容的一部分;但是我們不應該想像有分開的羊,而 把修辭性的譬喻(十 6) 弄得完全一致。倒不如說分別是在 於「羊圈」(aulē) 與「羊群」(poimnē) 之間。前者可能是 猶太教;後者則是由耶穌的羊組成的,這些羊來自「羊圈」 內外(十 16)。 在第 3~4 節,稱羊為 ta idia,「他自己的」,牧人自己的羊(相對於十 12)。在導言中,當耶穌到 ta idia(「祂自己的家」,RSV),hoi idioi(「自己的人」)卻不接待祂。在那裡(一 11),ta idia 是指祂所創造的世界(或者可能性較低的,祂自己的國家):簡言之,祂來到自己的「家」(參:十九 27)。但祂自己的人(若不是祂所創造的人,就是祂的同胞)卻不接受祂。但這並不表示祂沒有一群人是特別屬於祂的,因為祂自己的羊確實聽祂的聲音。這些羊絕不(強調的 ou mē)跟從其他任何人(十 15)。「那些真是基督所揀選的羊,絕不受第 1 節那些冒牌貨欺騙。」58

在接下來的解釋中,將耶穌和羊相對於盜賊、雇工、 與狼,留意到這一點很要緊。耶穌自己就是門(十 7)。在 這個混合的隱喻中,約翰也可以說耶穌是從門進入的牧人 (十 2)。但是,其他的人都必須經過祂而進入,並且將會 得救(十 9)。另一種情形不是留在外面,而是企圖像賊一 樣進入(十 1、10),目的是要偷竊、殺害、與毀壞。另一 種情形也不是成為另一個牧人,因為所有在耶穌之前<sup>59</sup>來 的都是賊和強盜(十 8),或者頂多是膽小的雇工(十 11~ 13)。「凡在我以先來的」,這幾個字無論是具體指稱甚麼,

327

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Barrett, p. 306 •

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> 很難以決定 *pro emou* (「在我以先」) 是否原典。\$\partial 45(vid). 75 **χ**\* E F G M S U Γ Δ 28 892,大部分小寫抄本,以及古拉丁文、古敘利亞文、古科普替文譯本的抄本都省略它們;但包含它們的可能性似乎存在。

效果都是把所有冒牌的屬靈領袖貶為一文不值。所以,其間的對比是徹底的。一個人若不是屬於基督和祂的羊,就是與盜賊、狼、及雇工混在一起,是被拒絕的一個羊圈。 唯一值得羨慕的就是屬於耶穌的羊群。

在第與 5 節,耶穌已經詳細說明,羊對他們牧人的聲音特別敏銳有人可能認為:他們是以某種方式「成為」祂的羊之後才獲得這個敏銳感的。然而,14~16 節不利於這樣的解釋,26 節則從正面排除了它。耶穌有別的羊,是不屬於這個(猶太人的?)羊圈的,耶穌也必須將他們領來(十16)。牠們還沒有被領到祂的這一個羊群,但是,因為他們從某個角度來說已經是祂的羊了,他們將會聽祂的聲音(參:徒十八 10)。第 26 節更為清楚。耶穌並沒有說反對祂的人是因為不信而不在祂的羊群中,而是說他們因為不信而不屬於祂的羊。沒有夠多的證據可以在那些不是已經屬於基督的羊(十 26)、屬於神(八 47)、屬於真理(十八 37)的人身上產生信心。

說實在的,這整個寓言(照錄原文)大致是這樣的:牧人一旦出現,他的羊立刻就認得他,因為甚至在那個時刻之前,他們就已經屬於他了。耶穌認得他們,因為父已經將他們賜給祂,成為祂的門徒了,他們也認得耶穌,因為父已經差遣祂來作他們的牧人了。<sup>60</sup>

所指的與其說是一個清楚宣布的棄絕教義,不如說是在屬於羊群的事上毫不含糊地拒絕了人的自滿自足。十章27節證實了這一點。我們以為那裡會說:「他們也認識我」,卻見到:「我也認識他們」。基督認得羊,祂承認他們是祂的羊,這才是具有決定性的。在這個文脈內,讀到牧人為祂的羊捨命(十 15;參:十一 50~52),賜他們永生(十 28),也就絲毫不足為奇了:這已經不再是論及「世人」了。

另外還有一處經文,清楚標示出耶穌這樣特別愛屬祂自己的人。約翰福音十三章 1 節位於這卷福音書第二個大段落的開頭,這整個段落對於真門徒的關注,遠超過對於世人的關注。一些學者認為「逾越節以前」(十三 1)這個時間片語不是指整個句子,而是指 eidōs,「當(耶穌)知道」(即耶穌在逾越節前知道);他們說:因為標明耶穌的愛的時間是不合理的。但是,在文法上,這個片語應該是與主要動詞連用的。它絕非標明耶穌的愛的時間,而是指向愛的一個具體行動,即耶穌的死(包括象徵祂的死的洗腳)。這個特殊的愛,<sup>61</sup>「到底」的(十三 1),<sup>62</sup> 是保留給

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> A. Vanhove, 'Notre foi, oeuvre divine, d'après le quatrième

évangile', Nouvelle Revue Theologique, Vol. lxxxvi (1964), p. 343。 亦參 E. K. Lee, The Religious Thought of St. John (London, 1950), pp. 169f.。

<sup>8</sup> C. Spicq, 'La charité est amour manifeste', Revue Biblique, Vol. lxv (1958), pp. 360-62; BDF §207(3); A. M. Hunter, According to John, 前引書, pp. 87f.; Morris, pp. 612f.。

<sup>62</sup> 這個詞語可以意指:(1) 到死:留意十九章 30 節的同源動詞

「屬自己的人」的。63

## 6. 蒙耶穌揀選

有四處經文強調耶穌揀選門徒這個事實。在頭一處(六70),耶穌縱使沒有真正駁斥彼得信心滿滿的斷言(六69),也藉著祂的修辭問句修正了它。作選擇的是祂,而不是他們。所以,耶穌的回答是用來壓制過度的自信的。猶大應該也包括在耶穌所揀選的十二個人裡面,這一點表明了:(1)耶穌挑選人未必是為了叫他們得救的:它可能是為了別的目的,就像神在舊約聖經中挑選「其他的僕人」一樣;(2)耶穌已經向祂的門徒(本福音書的作者向他的讀者)保證:即將面臨的出賣,絕非在神的計畫之外的,而是在祂自己的控制之下計畫並執行的。

第二處(十三 18)也類似,是要指出納入加略人猶大 並不是神的失誤。

tetelestai (「成了」)。Brown, p. 555 引我們注意到《七十土譯本》的申命記三十一章 24 節。(2) 到極致:參 NEB。(3) 到生命的最後一刻:參 Barrett, p. 365。無論如何,在十三章 1 節「堆砌分詞子句對於約翰福音而言是不尋常的,產生最莊重的影響」(Lindars, p. 448)。

63 這個微妙的進路大大勝過 M. Latte, Einheit im Wort (Münich, 1975) 的研究,後者企圖將所有提及愛的經文強迫納入一個模子裡面。他說:在約翰福音裡面,愛沒有心理或神秘的因素,只是指存在於這個字的和諧中,所以只能指信徒與他們的主。毋庸贅言,他這個觀點會在約翰福音三章 16 節,十章 17~18 節,十三章 1 節,十五章 13 節遇見困難。

然而,第三處(十五 16)有更廣泛的弦外之音。子句 ouch hymeis me exelexasthe 否定了「你們」:「不是你們揀選了我,是我揀選了你們」等等。這證實了前幾節經文裡面「朋友」關係的性質(十五 14~15;上文討論過個關係),是以耶穌居首位,而門徒們必須向祂負責任。門徒甚至不能順理成章地誇口說:他們是信徒,是因為他們跟別人不一樣,他們作了明智而正確的抉擇。相反地,是耶穌揀選了他們。因此,功德神學受到了猛烈的攻擊。另一方面,耶穌揀選他們,並不表示門徒這一面的立場好像機器人一樣,而是加增了他們的責任——結出持久的果子(十五 16)、禱告(十五 16b)、彼此相愛(十五 17)的責任。

最後一處明確提到揀選的經文(十五 19)是用來說明 真信徒不再「屬於世界」的理由。就著這些信徒而言,耶 穌揀選的結果絕非沒摻雜的福分,而是受到世界的逼迫, 他們就是從這世界被揀選出來的。所以,在這處經文中, 揀選是用來鼓勵門徒勇敢忍受猛烈的反對,因為揀選他們 的那一位自己也走過這一條路(十五 20~21)。

## 7. 結論性的說明

耶穌從這「世界」揀選一些人(十五 19),以及父從這「世界」將這些人賜給子(十七 6),兩者如何整合,不是十分清楚;但無論如何,救恩論方面的預定是不能打折扣的。而且,一再強調真門徒曾經是屬於「世界」的這個事實,這一點對於談及真正相信之前就屬於神的經文有重要的弦外之音,即:這樣的屬於是在神的心意與計畫中的,

331

而不是那些如此屬於神的人的本質。在他們還沒有以順服 的行動而成為基督的羊之前,他們在救恩的計畫中就已經 是祂的羊了。

那麼,如此強烈地著重預定,如何能與所有談及人的相信與人的順服的經文相調和呢?最後的說明莫過於范禾伊(A. Vanhoye)所提出的。他說證據使我們能以看見

當神在我們身上動了祂的〔使我們相信〕的工作時,祂這麼做並不是在我們之外,而是藉著我們。 祂肯定不是如猶太人所以為的,只把它交給我們去完成。那就是要求我們去作不可能的事了。但是,祂將之賜給我們去完成時,也同時將完成它所需的資源賜給了我們〔Mais nous la donnant à réaliser,il nous donne en même temps de la realiser〕,條件自然是我們不能聲稱自己是自給自足的。64

# 蒙神保守,並且堅忍

我們已經說過,在約翰福音六章 37~40 節,從耶穌保守父所賜給祂的人這個角度,說明了耶穌使命的目的。這是否表示那些「被賜給」祂的人就不會失落呢?

無論耶穌保守的大能是甚麼意思,顯然人並不是甚麼 都不作就可以繼續作門徒的。那些已經跨出信仰第一步的 人,很快就要被拒絕了,耶穌吩咐他們要繼續相信,遵守 祂的教訓(八 31、51;參:五 38)。如此,他們才能知道 真理叫人得以自由(八 32)。在其他地方,耶穌勸勉人要「行 在光中」(十二 35~36),而且這個勸勉特別迫切,因為光 並不是永遠與他們同在。這個警告主要可能是指耶穌在祂 的死/得高舉時的離去說的,但給約翰福音讀者的弦外之 音則是:在達到穩固的信心一事上,一般都得面臨因循的 危險(跟希伯來書二章 7 節起不無相像之處)。

在這些經文的每一處,並不是十分清楚耶穌是否指著蒙揀選的人說的,也就是祂所揀選的人,父所賜給祂的人。然而,在十六章 1 節可就沒有那麼容易逃避了。在那裡,耶穌向十一個門徒(當然是屬於蒙揀選之列的囉!)保證:祂所已經告訴他們的,都是特別計畫好要防止他們失落的。所設想的失誤可以理解為暫時性的,但必然是個真實的危險,不然就是毫無意義的警告了。然而,在下結論說這樣的失落確實有可能之前,我們務必要認識到:發出這個警告,並不是要滋生人對於悲觀的、理論上的可能性的猜疑,而是為了防止這些可能性的發生(參:十六1~4)。

那麼,約翰福音十五章又如何呢?那裡最強調必須堅忍,「住在葡萄樹上」。耶穌是真葡萄樹,祂的父是栽培的人。門徒則是枝子。不結果子的枝子就被除去;結果子的枝子就修剪乾淨。所用的雙關語(airei 山 kathairei 山 katharoi)不是偶然的:kathairein 在寫作的時候顯然不是

<sup>64</sup> 如上文,註腳 60,p. 350。

一個栽培葡萄樹的用語,<sup>65</sup> 使用它乃是表明:真正關注的是人和潔淨,而不是葡萄樹和酒。問題是:真正的枝子會被剪除嗎?莫理斯作了否定的回答:「我們不應該認為這證明真信徒會失落。它是栽培葡萄的畫面的一部分,若沒有這一幕就無法表達其重點。著重點在於結果子。修剪是為了確保結果子。」<sup>66</sup>

明智之舉是避免找出隱喻的所有對應解釋;但是,強調「住在葡萄樹上,免得……」,或許還有十五章 16 節的警告(參:三 36,五 29),使得莫理斯的否定回答變成不是那麼肯定了。

有幾點是清楚的。首先,無論如何解釋十五章 4 節, 住在基督裡(=耶穌的話住在信徒裡,十五 7;=住在耶穌 的愛裡,十五 9~10)的責任,<sup>67</sup> 都是直截了當地放在信徒 身上的。第二,儘管信徒肩負這個責任,這裡卻依然強調門徒的「潔淨」不是歸因於他們住在葡萄樹上,而是歸因於耶穌的話(十五 3)。<sup>68</sup> 功德神學被排除掉了(亦參:十五 16)。第三,耶穌彷彿是要糾正枝子想要獨立的殘餘慾望,堅稱結果子是只有當枝子住在葡萄樹上時才有可能的(十五 4~5)。第四,結果子的枝子與必須除去的死枝子相對:兩者是完全對立的。<sup>69</sup> 因此,有理由主張這是指真枝子相對於假枝子。我們可以認為只有前者才代表真信徒。

信徒對基督的愛,結果是順服祂;而十五章 10 節則說到信徒對 祂的順服,結果並未明說是對基督的愛,而是從基督而來的、恆 久的愛(參:十六 27)。

- 参 Brown, p. 658 的翻譯:「你們已經是潔淨的,這得謝謝我所已經對你們說過的話。」這是把帶直接受格的 dia 理解為它一般的意思, Bernard, Vol. ii, p. 480 和其他許多人亦然。參 Schlatter, p. 305,後者說耶穌的話宣告(heissen)門徒們是潔淨的。

<sup>55</sup> 參 Morris, pp. 669f., 註腳 10 列舉的文獻。R. Borig, *Der wahre Weinstock* (München, 1967) 說: *katharos* 並不表示免於犯罪,而是指免於一切攔阻結果子的事物。然而,在約翰福音的思想脈絡中, 兩者並無區別。參:這個字在約翰福音中僅有的另外一次用法,在十三章 10~11 節。

<sup>66</sup> Morris, pp. 669 o

<sup>67</sup> 這個簡單的解釋免除了牽強附會解經的危險。後者認為耶穌的愛 是信徒的動力,或把十五章 9 節的 *kathōs* 理解為表原因的(BDF §453(2); Brown, p. 663)。Barrett, p. 397 認為十四章 15、21 節是 平行的,與這節經文(十五 10)一起考慮,表明「愛與順服是相 互依存的。愛是從順服中產生,順服也是從愛中產生」。但是, 兩者的關係並不是如此對稱的。約翰福音十四章 15、21 節說到

只有這些信徒的禱告是有果效的(十五 7),並且榮耀父神(十五 8——無論依循哪個解釋)。

儘管有這些限定性的描述,十六章 1 節與十五章 1 節起,這兩處經文聽起來像是針對真實的可能危險提出的警告。但是,在我們試圖得出真信徒有可能失落的結論之前,最好是瀏覽一下強調真信徒如何蒙保守的經文。約翰福音六章 37~40 節已經討論過了。同樣重要的是十七章 11b~12、14~15 節,區別了耶穌保守父所賜給祂的那些人的動作,與父在耶穌即將離開世界以後接續這個工作的動作。耶穌明確祈求的是保守門徒脫離那惡者(十七15)。現在,他們不再「屬世界」,必須忍受世界的仇恨與猛烈的攻擊(十七14)。但是,保守他們的最終目的是「叫他們合而為一」(十七11)。中性的「一」(hen)字的意思,與其說門徒們不是以個別的成員、而是以一個整體蒙保守,比較正確的說法是:他們是個別地蒙保守(沒有一個失落,十七12),目的是整體的合一。他們到目前為止蒙保守,是單單歸功於耶穌的保護作為(十七12)。

例外是加略人猶大;但約翰始終是清楚說明:猶大其實根本就不是例外(參:六64~65、70,十三18,以及此處)。耶穌不單知道即將發生的事,而且掌控這事。同樣地,在遭逮捕的那一幕中,將耶穌描繪為應驗了祂的話,就是父所賜給祂的人一個也不失落(十八8~9)。

還有另外一處經文,毫不含糊地斷言基督羊群的安全 穩妥,就是十章 27~29 節。沒有人可以將他們從耶穌手中 奪去,也不能從父手中奪去(十 29)。十章 29 節的讀法之 多是出了名的,如果我們從中採用了「我父所給了我的比一切都大」(《和合》小字),仍然有一含糊不清之處,即父所賜給耶穌的是甚麼;但無論作何選擇,基督的羊都是安全穩妥的。

那麼,這麼溫馨的保證,與這種可能背道的警告之間的張力,應該作何解釋呢?這個論述兩邊的功用可提供一條線索。警告的這一面,無一例外都是計畫來鼓勵人要堅定不移的;保證的這一面,則是設計來除掉懼怕、增加信心,並且除掉自滿自足的所有姿態。所以,這個模式聽起來非常像是約翰一書二章 19節;希伯來書三章 14節;馬太福音二十四章 13節;歌羅西書一章 21~23節,和新約聖經其他地方明確提及的。人必須負起堅忍不移的責任;但縱使他們如此作了,仍然是神的恩典托住他們;同時,如果他們失落了,就證明他們最初根本就不是真門徒。從牧者的角度看來,約翰維持這個張力,提供了穩定的平衡。

## 棄絕

必須提出的問題是:在不悔改的人背後有神至高無上的主權,在蒙揀選的人背後也有神至高無上的主權,兩者是否完全相同呢?在神至高無上主權的底下,是否匀稱地處理揀選與棄絕呢?約翰福音十二章 37節起回答了這些問題。

儘管耶穌行了許多神蹟人們還是不相信(ouk episteuon)祂(十二37),這個不完成式動詞是意味深遠的:「他們可能偶爾顯出暫時相信的證據,但那不是叫人得救

的信心。」<sup>70</sup> 但是,這個局面應驗了以賽亞的話。第一處引句(十二 38)是逐字引用《七十士譯本》(賽五十三 1),談到不信的事實。「猶太人的不信不是一個問題;那是明確地應驗了預言(參:賽五十二 19~25;耶五 31~39;結十二 2~16)。」<sup>71</sup> 不信的理由則由第二處引句說明(約十二 40),那似乎是修改了《馬所拉文本》的以賽亞書六章 10節。在《馬所拉文本》中,動詞都是命令語氣:神託付先知去叫百姓的心剛硬,作為他們先前罪惡的懲罰。《七十士譯本》使用被動語態。約翰福音十二章 29~30節顯然是以神為主動叫百姓的心剛硬的。

學者們作了不同的努力,要避免最明顯的意義。在當代的作家中,柏蘭克(J. Blank)與派恩德(J. Painter)認為叫眾人瞎了眼的「他」是魔鬼,這世界的神(參:林後四4),有別於那位醫治的「我」。<sup>72</sup> 另一些人則不具說服力地主張:「他們不能」(十二39)應該緩和為「他們不願」。<sup>73</sup> 還有人想要把「免得」(*hina mē*;十二40)解釋為表原因的(「因為他們沒有看見」),卻也徒勞無功。<sup>74</sup> 布朗試圖

緩合這處經文,稱它為「原始的思想」,顯示出「在與救恩 有關的事上,缺乏對於次要原因或神的任憑的理論意識」。 <sup>75</sup> 但是,正如我們將會看見的,後來的思想範疇並不能解 決主權一責任張力。它們充其量只是提供有幫助的模式, 可以將這個張力的各種因素排列在它們的周圍。

然而,若驟下結論說棄絕是勻稱地相對於揀選,卻太 過草率了。約翰從來沒有說耶穌揀選人來被定罪;祂乃是 揀選人脫離「世界」。子的使命主要是拯救(三 17,十二 47),而這個使命是源自神的愛(三 16)。這愛是要將構成 這「世界」的人轉化成不屬這世界的人。耶穌來了,不是 要叫一些不好不壞的人得生命,叫其他不好不壞的人被定 罪。祂乃是來到一個已經被定罪的世界(三 36),並且著手 拯救的工作。

那麼,我們要如何理解十二章 39~40 節呢?新約聖經 其他地方也引用以賽亞書六章 9~10 節(太十三 14d;可四 12;路八 10;徒二十八 26~27)。使徒行傳二十八章 26~ 27 節將這個預言用於救恩歷史的層面上,來解釋向外邦人 宣教的使命;但這個因素在第四卷福音書中並未明確提 及。比較接近約翰思想的是馬可福音四章 12 節。<sup>76</sup> 在馬可

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Morris, p. 603 •

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Hoskyns, p. 428 •

<sup>72</sup> Krisis (Freiburg, 1964), pp. 304f.; "Eschatological Faith",前引文, pp.46f.。從第三人稱改變為第一人稱,可能是因為本福音書的作者補充說明以賽亞所看見的那一位就是耶穌(十二 41); 參 R. Schnackenburg, 'John12, 39-41',前引文, pp. 174-6。

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> 例如,A. Augustinović 前引書,pp. 188-90 即如此認為。

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> M. Zerwick, Biblical Greek (Rome, 1963), §§412-14 說:表原因

hina 的是否存在於新約聖經希臘文中仍有爭議(雖然有第二至三世紀的證據)。無論如何,「假定它在此是這個意思似乎並不適合經文」(Brown, p. 484)。

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Brown, p. 485 °

多 Schnackenburg, Vol. ii, pp. 345f.;與 J. Gnilka, *Die Verstockung Israels* (München, 1961),尤其 pp.23ff.。不同的見解,參 C. F. D.

福音與約翰福音中,那些被定罪的人顯然絕對是應當受定罪的,即他們是為了自己的不信而適切地交帳(在約翰福音中,參:前後的經文,尤其是十二 35~37、44 起)。他們並不是違背自己的意願而被迫不信的。我們如果記得:耶穌所來到的「世界」是早就已經被定罪的,那麼就不需要把十二章 37~43 節的用語當作是與揀選對等的棄絕,而是已實現之末世論的定罪。正如在帖撒羅尼迦後書二章 10~11 節,那些不接受愛真理的心的人,就從神得著欺騙,叫他們只相信虛謊。對於這些人而言,末世的判決已經臨到了。為了這個緣故,他們不能相信。對他們而言,現在已經太遲了。

就著傳福音來說,這個進路是要強調相信的急迫性。 而且,它向信徒保證:不信的現象絕不表示神失去了控制, 而是證明神不僅積極施行拯救,也積極施行審判。因為他 們自己也曾經一度是屬於「世界」的,他們必須存著感恩 的心來回應,因為他們蒙接納,而不是被定罪,而且在他 們的生活中小心翼翼地提防不信。

## 結論性的說明

一切的結論都是已經從解經的部分引出了,或者可以

Moule, 'Mark 4:1-20: Yet Once More', Neotesta- mentica et Semitica (Edinburgh, 1969), pp. 95-113。亦參 R. P. Maye, 'Mark 4:1-20: "Those about Him with the Twelve",' St. Ev., Vol. ii (1964), pp. 211-18; W. L. Lane, The Gospel according to Mark (Grand Rapids, 1974), pp. 156-9。

預期得到了。但是還有幾點歸納,是我們可能疏忽的。

在第四卷福音書中,主權一責任張力包括兩種對於神 的愛的範圍、或許還有對象的不同觀念。從某個角度來說, 神的愛是針對「世界」本身的;但是,把清楚表明這一點 的經文絕對化,卻是沒有注意到有更多的經文是把神的愛 的對象侷限在蒙揀選的人身上,而不信的人則是落在憤怒 與審判之下。然而,假定揀選確實存在於第四卷福音書中, 對於神的愛的範圍所做的這兩種描述,其間的張力好過於 另外兩個可能的選擇之中的任一個,即 (1) 神愛每一個 人,毫無例外,一視同仁——那會把揀選變成在邏輯上荒謬 的;(2) 神只愛蒙揀選的人,卻恨其餘的人——這會破壞傳 福音的要旨,以及感動人基於神對世人的愛而相信的動 機,這愛差遣了神的兒子來進行拯救的使命,使「世人」 無可推諉。"而且,約翰也說明神的愛與人的順服之間的 關係(如:十四 21,十六 27)。縱使連順服都不是神特殊 之愛的終極肇因,以這個方式描述的關係刻意消除了宿命 論與懶惰。

解經的部分已經一再留意到約翰神學中各種觀念的功用。從負面來說,約翰沒有用人的責任來對人的自由意志這個教義做出格式化的描述(作為反對的絕對能力),也沒有從神至高無上的主權推論說人不過是機器人罷了。如果人仍然為他們的罪和選擇來負責任,所謂「可畏的命令」

( decretum horribile) 中的可畏泰半都消失了。約翰將他的 教導放在正面的用途,將人的責任與神至高無上的主權和 恩典推到極致,同時提出警告與安慰。神對「世人」採取 的拯救態度、堆砌的證據(包括神蹟)、最後審判的應許(五 29)、失落的危險、以及抉擇的急迫,全都用來強調人有責 任要相信,拒絕基督和祂的話語是罪無可恕的,絕對需要 順服,以及懸而未決的問題何等巨大。另一方面,揀選用 來減除人的聲稱,保證拯救的使命不能失敗(如:六 37~ 40),保證真信徒的安全穩妥而不致令他們死氣沉沉。因 此,它鼓勵信徒忍受患難與逼迫(如:十五 18 起)。一些 人已經受到審判與拒絕(十二 37 起),但是,這個可能性 的警告使得悔改歸正益形急迫。在一些經文中將信心本身 視為恩典,最明顯的是在解釋不信的上下文中;這一點是 最強而有力的證據之一,證明神在揀選上至高無上的主權 主要是約翰用作對抗功德神學的解毒劑。78 如果有人聲稱 善行本身就是救恩的途徑,約翰的回答就是他對世界黑暗 所做的描述。如果有人做出重大的聲稱,聲稱可以藉著傳 統而比別人更靠近神(約四與八章),聲稱可以在以基督為 中心的方法之外來詮釋聖經(約五章),甚至聲稱是自己選 擇了基督(六69),約翰的回答是毫不含糊的:神滿有恩典

的、以基督為媒介的、至高無上的主權,就是任何人得救 的絕對終極的根據。所以,成為信徒群體中的一員不能作 為一個人誇口的理由。

在約翰福音中主權一責任的張力,是用來凸顯人的罪與神的恩典。導言已經徹底表明這一點了:從基督的豐滿裡,我們都領受了 charin anti charitos,恩上加恩(一 16)。「基督徒的生命全然基於恩典;它一開始,一個恩典就只能以另一個恩典來代替。」<sup>79</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> 參 G. E. Ladd, *Theology*,前引書,p. 277=《賴氏新約神學》,324 頁。他說:「信心的抉擇不是人在功德上的成就,好像猶太律法中的行為一樣,只是對於耶穌所賜之啟示做出的合宜回應,是藉著神的恩典才有可能的。」

Barrett, pp. 140f.。如果依循 I. de la Patterie, '*Charis* paulinienne et *charis* johannique,' *Jesus und Paulus* (Göttingen, 1975), pp. 256-82,對於恩典的強調也沒有甚麼改變。他認為基督真理的恩典取代了稍早的(也是較小的)律法的恩典。亦參:同作者,*La vérité dansSaint Jean* (Rome, 1977), Vol. I, pp. 129ff.。

<sup>第四部分</sup> 神學的反思

### 第十三章

# 這張力的闡述

# 描述性的比較

在被據之後的某個時候,在猶太人的作品之中興起了一個傾向,就是使神變得越來越超越,其中一個方式是透過鼓吹反神人同形法。神變得越發在偏向擁有至高無上主權的這一面;如此就犧牲了神位格中的某些層面。窯匠與陶土的隱喻就被用來描繪對於人的一個準決定論的看法。在另一方面,幾乎是為了抗衡這樣的強調可能導致的不當結論,神在惡的例子之中的終極性就被忽略了,而創造論則被用來建立人意志的絕對自由。神所應許的福分與咒詛主要不再是用來強調人的責任:反之,它們被歷史化,並且作為與神親近的依據。換句話說,這樣就可以懇求神以公平來行事,超過求神憐憫。在某些情況下,這個功德神學迫使神義論必須在未來尋求解答,而不是容許信徒信靠神已知的部分,並將其餘的部分歸諸於祂的「不可知」性。

天啟主義(apocalyticism)的興起,更清楚地將末世性的期待變成界定得更為明確的「兩個世代」,只有在第二個世代才能見到神公然地救恩性的賜福,以及祂審判的實現。要來的世代就是神義論的終極實現。在那之前的歷史,即使沒有完全按照祂那明顯而滿有慈愛的治理,仍然是完全由神決定的。功德神學更進一步地發展。同時,作為選民的觀念失去與神恩典

的關連,逐漸與功德性的義行產生新的關聯。有證據顯示在一些文獻中有狹隘的排他主義,而在另一些文獻中則有更為開放的普救論形式。一些天啟主義者為了惡人的心(cor malignum)而憂傷,但是大多數人並不做此想。

對於人,一些文獻傾向於悲觀的看法,死海古卷即是其中之一。儘管有時候採納功德神學,而且前後矛盾,真正要強調的還是神揀選的恩慈,那是針對猶太民族中的餘民的。救恩論方面的預定是很刻板的:在一些經文之中,棄絕與揀選是完全對稱的。雖然採納兩個世代的結構,立約群體的成員認為自己是身處世代轉換之際,這是對舊約聖經經文採取別沙式的解經法而獲致的事實。這就附帶著拒絕了《哈拉卡》,回到啟示原來的源頭。

相反的,他爾根與拉比文學代表的是將許多口述傳統編撰 成法典。雖然神仍然是超越的,卻將自由意志絕對化,並且隔 絕在神的掌控之外。功德神學幾乎與在天啟文學裡一樣強烈。 它們也極其強調揀選,極力反對教會就是選民的宣告;但對於 拉比而言,揀選總是與功德有關的:以色列蒙揀選,是因為她 是最配得的。末世性的兩個世代結構,雖然較少被強調,依然 存在;但是因為比從前更為倚靠人的努力來贏得救恩,神向人 靠近就特別侷限在救恩論的範疇了。

約瑟夫在一些經文中引入了主權一責任張力,但是他確認人的意志是自由的。他意識到在幸運(tychē)與命運(heimarmenē)的背後有神的天命(pronoia);但是他對於最嚴格的一神論的含意感到較不自在。然而,一般而言,他符合他所描述的法利賽人的模式。對他而言,歷史教導的最首要的

教訓是功德神學的獎賞系統;但是他處理主權一責任張力的方式是最天真的。

這樣,除了死海古卷之外,我們查考過的所有猶太兩約之間文學都有下列傾向:(1)強調神超越性的至高無上的主權;(2)不過,弔詭的是,把神排除在外的一個構想中的自由意志區域;(3)消除了神在惡的領域中的終極性;(4)消除了恩慈的揀選;(5)支持某種形式的功德神學。相反地,死海古卷不但保留了神的揀選,並且強調得太過,以「兩個靈」的教義把揀選與棄絕對稱化。

第四卷福音書從來不曾將神的主權與人的責任描寫為相互設限的。因此,它不會因為把神描繪為有計畫地掌控惡事本身而感到不安。神並不會因為人的惡行而被玷污或受挫。事實上,這類的行為甚至明確地成就了神在救恩歷史中的目的。在人的部分,並不會因為神主權的掌管就減輕他們的責任。神的主權與人的責任之間適當的關係,最佳的典範就是耶穌基督自己,祂與該亞法形成強烈的對比,後者在極為不同的意義上成就了神的目的。還有,也是耶穌祂自己成為神的超越與人的有限之間的鴻溝的橋樑。

在第四卷福音書中,人是要為他們一般的罪負責任的,尤 其有責任要相信耶穌並順服祂的話語。從某個角度來說,神拯 救的目的與邀請,並不只限於猶太人,而是沒有區別地延伸到 所有的人,到那完全失喪的「世界」。但是在另一方面,人不 能因他們的屬靈成就順理成章地誇口,因為那些信的人是從上 頭生的,是神賜給耶穌的;他們是屬於耶穌的,是神所教導的, 蒙耶穌揀選的。不信可以由一個事實來解釋,即不信者是沒有 349

被揀選的;這個事實既不會減少這不信者必須相信的責任,也不會讓相信者可以誇口。與所有的功德神學相反,所要強調的是,神對於蒙揀選者的特殊的愛。然而,選民藉由堅忍與順服表明他們確是蒙揀選的,而同時他們也被保證,這樣的堅忍與順服可以見證一個事實,即先是耶穌、而現在是天父自已在保守他們。

那麼,與猶太兩約之間文學的普遍傾向不同的是,第四卷福音書 (1) 藉由耶穌自己連結了神的超越與人的有限之間的鴻溝;(2) 並沒有將自由意志闡述為能夠對立的絕對能力,卻不斷地將終極性與人的責任混在一起,但並不彼此抵消;(3) 欣然地堅稱:神的手甚至在惡人與惡事的背後運作,但這是為了祂自己美善的目的;(4) 以不同的方式重複堅稱:神揀選某些人享有特殊的福分與責任,是有其絕對性與恩慈的,同時(5)否定功德神學。這樣,不像大部分天啟文學(舉例而言),約翰禁止人因為成為選民而驕傲,對已被定罪的群眾(massa damnata) 也沒有流露出輕蔑之意。

還可以說得更清楚。在某些特別強調的領域中,第四卷福音書似乎是反對拉比和他們的作品,多過針對其他的任何團體。尤其是,選民蒙神揀選不但不是出於功德的原因,而且選民是耶穌的選民。具體地說,這個新的選民群體是跨種族的,而不僅限於猶太人。在這方面,擁有猶太祖先本身並沒有保證甚麼。第四卷福音書設定了它自己的選民,不管其他人是否聲稱自己是選民。

約翰福音與死海古卷之間是有接觸點的。它們都對人持悲觀的看法。它們都強調揀選,也都回到舊約聖經,並且聲稱自

己對它的詮釋是有權威的。但是這些相似之處不應該使我們對於它們的相異處視而不見。在死海古卷中,選民組成一個從猶太民族而來,比猶太民族更小的團體;在第四卷福音書中,種族的障礙被跨越了。在死海古卷中,揀選與棄絕是對稱地呈現的;而約翰福音卻不是如此。第四卷福音書的特色在於它是以神一人基督論為中心的,而它的已實現的末世論與聖約之民們仍切切期盼、等候終局恰恰相反。

在這文獻中大部分還是做了一些區別,一方面是神至高無 上的主權與終極性,而另一方面是祂對待祂百姓的特別方式。 如果在神的行事中不做這樣的區分,似乎就不可能避免流於否 定神至高無上的主權,或是流於對神至高無上的主權採取刻板 的看法,後者沒有充分地區分祂在善的背後的終極性、和祂在 惡的背後的終極性,更不要說區分祂普遍的眷顧和祂對於祂選 民的特殊行動了。不過,在舊約聖經晚期的書卷中,對於神在 末後日子要採取新的救贖行動這樣的期待漸漸增強。在天啟文 學中,神現在所行的以及祂在新世代將要行的,二者之間的二 分變得十分強烈。神賜福祂的選民,和祂審判其他人,都必須 有待新世代。如此一來,末世成了一個獨特的範疇,神在其中 以特別的方式對待祂的百姓。在第四卷福音書中,新世代已經 開始,雖然尚未完全實現。約翰將基督的來臨和祂的啟示視為 一個重要的分水嶺,同時也為末後的日子保留更大的榮耀。因 此,神對百姓的特殊對待就更為容易可見,雖然它們最終的形 式仍未到來。

在神的主權與人的責任之間的張力這個範圍內,第四卷福 音書在概念上最接近的前身可在舊約聖經中找到。在約翰福音

中,就如在舊約聖經中,神這位一切的創造主,是終極的、有 位格的肇因。祂是光與美善;但是,祂以某種神秘的方式站在 邪惡的黑暗權勢背後:祂不只掌管祂自己的百姓,也掌管其他 的僕人,像是該亞法。甚至在救恩之中,完全以神為中心的思 想掌控了約翰的神學。還有,就如在舊約聖經中,約翰似乎毫 無困難地採納神完全不受限的、至高無上的主權,同時認為人 的責任其實是很重要的。

約翰福音與舊約聖經處理張力的方式,不同之處主要在於 約翰的末世論和基督論。這些革新的看法是由於基督事件,以 及約翰的表達方式;而它們必然會修改處理諸如神義論這類問 題的進路。

這樣,約翰處理主權一責任張力的方式顯然是猶太式的。 它是直接接續舊約聖經的路線的,不同於兩約之間大部分的文 學發展,但是有些類似於死海古卷。如果發展的路線不是直接 且清晰的,我們必須要記得:它有一個合理的背景可提供反思 的依據,以及可以用稱贊同的態度支取一些想法的源頭。最 後,我必須再次強調:這樣分析概念上的前身,不應該與尋求 一個特定的生活情境混淆,甚至與清晰的軌跡混淆。我的進路 是太過受限於方法論,以致不許可我放膽進入那些困難的領 域。

## 闡述的重要面向

有個自明之理,就是任何真正的獨一神論宗教都會在某處 經歷到神的主權與人的責任之間的張力,不論是在哲學玄思的 範疇,或是在真實經歷的範疇(這兩者倒不一定是彼此互相排 斥的)。有些宗教的哲學家認為這樣的張力在邏輯上是矛盾的,然後基於這個基礎來尋求重新定義神、自由、責任、或是一些其他的參數——或者甚至否定這些參數中一個或多個的存在。其他人則試圖以不同的方式來協調,或是尋求表達這個張力不必然是在邏輯上矛盾的。

我已經指出:舊約聖經,第四卷福音書,和某些其他的作品每一次都將神的主權與人的責任並列,而且沒有顯出他們有意識到這樣並列會導致任何理論上的困難,像後來的思想家所發現的。如果能夠肯定地顯示出這個張力是在邏輯上矛盾的,那麼這矛盾必然會影響所有這些顯出矛盾的作品。針對這樣的進路,我現在想要論證的是:有足夠的模糊地帶進入這個張力的闡述,許可我們得到一個結論,即不必然是在邏輯上矛盾的。我並不是宣稱我能夠表達它的自我一致性。我只能聲明,以一定程度的謹慎,我們可能可以避免邏輯上的陷阱,因此相信神至高無上的主權與人的責任並不一定有邏輯上的矛盾。或許我應該補充,以下的討論相當簡短,也可能無法滿足我那些專業哲學家的同道們。然而,這是我到目前為止盡我所能地對這些事物的反思,可能會對其他人有所助益。註腳提供了更嚴密的幫助。

#### 1.「自由意志」的界限

責任一定是以某種方式關聯於「自由意志」的;但是如何 定義「自由意志」?如果它的本質是能夠對立的絕對能力,當 這個能夠對立的絕對能力與神的天命同時存在時,伴隨而來的 就是邏輯矛盾;因為從某種角度來說,神的天命必然是預先命

定一切事物的。

因此,必須進一步的去蕪存菁。一位神學家寫道,「神已 經命定人的自由行動,但是演員們也是自由的,因此是要為他 們的行為負責任的,創世記五十章 19~20 節。」 在這個句 子裡,動詞「已經命定」用得有些模糊;但是除了這個之外, 重要的是看到這類神學家如何以一種修改過的方式使用「自由 意志」。經常會有人堅持人是「出於自願選擇的」。神的計畫並 不一定涉及強迫:「在物質世界裡,神的命定因神使之成為必 然而確定的;在道德的範疇裡,神的命定並不是因神使之成為 必然而確定的。」2例如,一個人可能被鎖在一個房間裡面, 但是並不想出去。所以他就不能出去(這是確定的),但是他 也同樣不想出去(他在那裡並沒有違反他的意願)。這就令阿 奇柏・賀智(A.A. Hodge)這麼一個令人肅然起敬的加爾文主 義者寫道:「自由意志的議題主導一切議題。你若探究它,它 是無限大於加爾文主義。……沒有了自由意志,就甚麼問題都 沒有了;沒有了自由意志,道德體系也就不存在了;你無法逃 避,除非藉由唯物主義或是泛神論。」3

由於這樣的區別,作者們否定「自由意志」的存在(意指

能夠對立的絕對能力),同時又支持人可以「自由選擇權(free agency)」(他們將之等同於賀智的「自由意志」),這就不是不尋常的事了。這樣,我們可以找到有關確定性與自由選擇權並非不相容的詳細論證。4 所得到的結論是:「神的掌控是絕對的,意思是人只會去做祂已經命定他們應該要做的那些事;而他們是有真正自由選擇權的,意思是他們的決定是他們自己的決定,並且他們要為這些決定負道德上的責任。」5「自由意志」(自由選擇權)在這裡是指心理上和道德上的,「意思是不受轄制的、自發的、自願的、所以要負責任的選擇能力。」6 這種定義可以為這個問題的研究提供有幫助的模式,但是不能提供解決之道,因為它們在這個「自由選擇權」的界限上不夠精確,神這個特殊的管控是如何運作也同樣不清楚(參:下文的討論)。有時候它們有失去他們意圖解釋的聖經經文特性的危險。

在另一方面,接受莫利納神學對自由意志的形而上定義, 把它和對立的能力綁在一起,就是為了人的決定的不確定性而 犧牲了神至高無上主權的確定性。許多作者有所保留地接受這 個觀點。例如,法瑞力說:「要讓罪成為可能,一切所需只不 過是讓能避免罪的善行成為可能,而這始終是真實的,因為人

L. Berkhof, Systematic Theology (Grand Rapids, 1941), p. 106 •

W. G. T. Shedd, *Dogmatic Theology* (Edinburgh, 1889), Vol. i, p. 403。參 J. H. Thornwell, *Election and Reprobation* (Philadelphia, repr. 1961), p. 73, 他論證說: 神的拯救定旨並不強迫人違反他們的意志而行。但是它的確會更新他們的意志, 而他們會因此做出對的選擇。

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A. A. Hodge, Evangelical Theology (London, 1890), p. 157 •

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> 例如 C. Hodge, *Systematic Theology* (New York, 1872), vol. ii, pp. 289ff.。

J. I. Packer, NBD, p. 1052 = 《聖經新辭典》,下冊,443。

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> J. I. Packer, *NBD*, p. 734=《聖經新辭典》,下冊, 60。

的確有充分的恩典。」<sup>7</sup> 但是,為甚麼必須以對立的能力作為自由意志的本質呢?根據這種說法,我們不是就必須推論出:因為神的聖潔屬性排除了祂犯罪的可能性,祂自己是不自由的?或者,如果神犯了罪,那麼罪就不是罪了嗎?再有,以能夠對立的絕對能力來定義自由意志,當它與神至高無上的主權放在一起時,不是會產生不可避免的邏輯矛盾嗎?與此相對的是加爾文的進路,他認為:如果一個有罪的行為是出於自願而為,罪名就足以成立——無論這個罪人是否能夠避免這個罪行。<sup>8</sup> 換句話說,對於加爾文而言,不是被理解為能夠對立的能力的自由意志,而是罪的自發性,才是人有罪責的存立根據(ratio essendi)。也考慮一下倪寇(R. R. Nicole)與此類似的論證:

差不多每個人都同意:在天堂就不再有背道的危險。這是不是說,在榮耀裡人就會被剝奪人性中特有的自由,那個被高估到甚至連神主權性的目的都要屈居其下的恩賜呢?當然不是。但是,如果在榮耀裡,堅忍不會被認為與自由不協調,那麼為其麼在地上就會被視為不相容呢?

如果「自由意志」被認為是指人的行動是「尚未決定的」,所以就是「不可預測的」,最多也只能說(如果人同時也接受有關神至高無上主權的說法):從人的觀點而言存在這種不確定性,但從神的觀點而言並不存在。<sup>10</sup>

在大多數的哲學討論中,「自由意志」都伴隨著我所謂的「能夠對立的絕對能力」。在這樣的框架之下,我們必須評估這個長年不斷辯論的所謂「自由意志辯護」的問題。許多基督教護教者一直支持並且修改這個自由意志辯護,努力要去除可能將神指控為惡的可能性。自由意志辯護的責難者來自來兩個截然不同的陣營:(1) 有些人建構自由意志辯護的反證,想要證明「神既是全能又是良善」這個命題的邏輯荒謬性。他們的結論是,神若非不是全能的,就是不良善的;他們當中比較懷疑的人大概是想要主張:依此推論的結果,所以神不存在一至少傳統基督教所認知的神不存在。不可避免的,有些為自由意志辯護的人很快會提出第二次的答辯,因此,他們就以基督

J. Farrelly,前引書, p. 16。

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Concerning the Eternal Predestination of God,前引書,P. 123。

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> 'Some Comments on Hebrews 6:4-6 and the Doctrine of the Perseverance of God with the Saints', *Current Issues in Biblical and Patristic Interpretation* (Grand Rapids, 1975), p. 357 °

K. Rahner, *Theological Investigations* (London, 1961-), Vol. ii, p. 246,明智地承認「定義選擇的自由……是有其困難的」。然後他繼續說道:「自由行動的成因……能夠……成為可能,只有在面對有限者之時,或是把無限者視為僅是有限時,因此只有在面對有限者時才有意義。」一般而言,他接受羅馬天主教的看法,就是把責任相關聯於人的自由:例如,見他的 *Grace in Freedom* (London, 1970),隨處可見;還有他的 *Theological Investigations*,前引書,Vol. vi, pp. 197ff.。在後者,他刻意避開在事物的本質之中是否有其他責任的概念這個問題——例如,在心理學的或是神學的決定論預設下運作的概念。

教護教者的姿態出現了(無論是不是有意如此)。<sup>11</sup> (2) 在另一方面,自由意志辯護的護衛者有時候受到有神論者、基督徒的挑戰,後者不認為可以根據神至高無上的主權、在邏輯上為人的自由(指能夠對立的能力)辯護,但他們也不因此覺得必須推論說神是惡的,也不認為神就因此不是那麼全能的,「人的責任」更不會淪為毫無意義。就算只提出雙方代表們提出的論點的總結,都會使本章的篇幅增加為四倍;所以我只好就此打住,請有興趣的讀者們去查考註腳。<sup>12</sup>

然而,從我在前面幾章裡的論證,希望我已經清楚表明: 我發現我歸屬於那些不被自由意志辯護的護衛者說服的陣營。基於聖經(至少那些已經查考過的經文),我不認為人的 自由(意指有能夠對立的絕對能力)是站得住腳的。結果是, 除非出現更好的闡述,我目前採納的觀點是順著稍早討論過的 「自由選擇權」來看「自由意志」。我承認這並不是很乾淨俐 落的;但是身為基督徒,我認為這是比目前所有的其他選擇更 為接近聖經的看法,而且就我所能判斷的,也並非完全缺乏紮 實的哲學支持。

### 2. 時間與永恆

對主權一責任張力所做的任何闡述,要面臨的第二個極為

1977),他的著作是高度個人主義的,引介了神的「大能」與祂的「全能」之間的區別。關於 Geach,尤其見 P. Helm, 'Omnipotence and Change', *Philosophy*, Vol. ii (1976), pp. 454-61。關於 Lucas,我主要受惠於 O. O'Donovan 在 *Churchman*, Vol. xci (1977), pp. 74-76 的書評,還有特別是 P. Helm 的一篇論文的初稿,'Grace and the Logic of Causality',該文於 1977 年在牛津宣讀(我尚未見到即行的定稿)。關於人的自由的本質,這整個問題,參 R. Young, 'Human Freedom and Christian Theism', *Interchange*, No. 16 (1974), pp. 241-48;還有尤其是他的傑作,*Freedom, Responsibility, and God* (London, 1975)。從神學觀點,參:J. Murray, *The Collected Writings of John Murray* (Edinburgh, 1977), Vol. ii, pp. 60-67。進步討論,不一定和我這裡所主張的完全相符的,參 A. Farrar, *The Freedom of the Will* (London, 1963);和 K. Lehrer, ed., *Freedom and Octerminism* (New York, 1966),特別是最後一章。

My A. Flew, 'Divine Omnipotence and Human Freedom', New Essays in Philosophical Theology (London, 1955), pp. 144-69,和 J. L. Mackie, 'Evil and Omnipotence', God and Evil (Englewood Cliffs, 1964),第六章,進一步提出對於自由意志辯護的新的反證;而他們又受到以下聯合論證的回應: S. T. Davies, 'A Defense of the Free Will Defense', Religious Studies, Vol. viii (1972), pp. 325-43,和 A. D. Steven, 'Once More on the Free Will Defense', Religious Studies, Vol. x (1974), pp. 301-11。

有些人最近試圖以某種限制神的全能、卻同時持守人自由意志必然有對立的能力,來舒緩主權一責任的張力,包括 B. Hebblethwaite, Evil, Suffering and Religion (London, 1976),尤其是 pp. 55ff.; A. Plantinga, God, Freedom and Evil (London, 1975),後者的論點包括,在自由意志辯護中最重要的因子是:「神是全能的,而創造一個只有道德上的善、而沒有道德上的惡的世界,是不在祂的能力之內的」,這個命題是真的(這令我好奇:新天新地是個什麼樣子); J. R. Lucas, Freedom and Grace (London, 1976),他強烈維護人的自由,並且把神降低成一個超級棋手,能夠透過祂高超的棋藝打敗對手; P. Geach, Providence and Evil (Cambridge,

360

困難的領域是時間與永恆的關係。「時間」的意義本身即為隱晦難解的;關於永恆我們又如何能說得清楚呢?我們要接受庫爾曼的模式,將時間視為線性,然後在兩個方向都做無限延伸(ad infinitum)嗎?那麼,關於神全知與全能的宣告,如何幫助我們理解這些概念呢?我們是否必須接受謝德(Shedd)的主張呢?他寫道:「對於神的心思而言,其實並沒有未來事件,因為所有的事件都是同時發生的,因為祂是那樣一位永恆者,以致於在祂的認知裡並沒有所謂的連續。」「3 或者我們應該接受永恆並不是時間的相反,不是「無時間性」或是對時間的否定,而是在時間概念之外的另一個向度,這樣一來,時間與永恆既不是平行的,也不是彼此連續的?」

太多的護教學者從時間與永恆之間的關係來尋找主權一 責任張力的(至少部分的)解答。<sup>15</sup> 尤其是,這些努力是要避 免預先安排(foreordination)與預定(predestination)已經隱含的次序概念,藉此來舒緩這張力。

有必要表示異議的是,雖然各種時間/永恆的模式都是為 了有用的目的,要作為討論的基礎,它們並不能作為對主權一

的,行動。參 K. Rahner, SM, Vol. v, pp. 89f.。莫利納提出一個複 雜的神的三重知識,就為了否定神的預知有任何決定性的作用 (為方便討論,參 J. Farrelly,前引書,pp. 23f.)。E. Brunner, The Christian Doctrine of God (London, repr. 1966), pp. 317f., 試圖不 但分離時間與永恆,而且把時間關聯於決定、而非次序。在過去, 也常常有人把時序上的時間,對立於據說是特殊的希伯來觀念中 的「心靈時間」,「真實時間」,或是「時間的品質」——例如,H. W. Robinson, Inspiration and Revelation in the Old Testament (Oxford, 1946), pp. 106ff.; J. A. T. Robinson, In the End, God ... (London, 1950), pp. 44ff.; T. Boman, Hebrew Thought Compared with Greek (London, 1960), pp. 137ff.; J. Manek, 'The Biblical Concept of Time and Our Gospels', NTS, Vol. vi (1959-60), pp. 45-51。這些進路大體說來是站不住腳的:尤其參 J. Barr, Biblical Words for Time,前引書。有些進路較為激進:潘寧博(W. Pannenberg, Basic Questions in Theology [Philadelphia, 1973), Vol. iii, pp. 80-98) 主張:所有關於神的預知與預定的概念,都排除了 人的自由任何有意義的觀點,並且再次把神表述為「未來的能 力」。也參:他在 *RGG* (第三版)的文章, Vol. ii, pp. 614-22。在 R. G. Hamerton-Kelly, Pre-Existence, 前引書的最後幾頁對他提出 批評。最近潘寧博基於他早期的研究撰寫了 Human Nature, Election, and History (Philadelphia, 1977); 但是, 儘管他寫的東西 有許多有價值的洞見,依然不能避免他早期所表達之預設的弱 點。

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> 前引書・p. 402。

E. G. J. Jocz, A Theology of Election (London, 1958), pp. 166-71; 或者,存在主義神學家的方式,例如,P. Tillich, Systematic Theology (London, 1953-64), Vol. iii, pp.421-7=田立克著,《系統神學》,卷三(台南:東南亞神學院)。

N. Pike, God and Timelessness (London, 1970), pp. 53-86 分析了波伊丟斯(Boethius,編按:第六世紀的基督教哲學家,著有《哲學的慰藉》[De Consolatione Philosophiae])和奧古斯丁的解決之道,並認為二者均有可能是對的——而且他們已經想盡了一切的可能性。儘管如此,還是有許多可能的解答被提出。阿奎那學派的神學家說神的預知是肇因,然而,因為一切事物在神面前都是「現在的」,祂能在不摧毀它們的自由的情形下知道一切「未來

責任張力解釋性的解答。這是想要用更含混的來解釋含混的。就算我們能同意神是「無時間的」(不論那到底是甚麼意思),已經有人指出:神的無時間性並沒有為人提供自由意志。<sup>16</sup> 還有,聖經中的資料就是坦然地以時序的方式來表達的;<sup>17</sup> 而且,無論如何,摧毀時序並不能除去神完全在現在的掌控固有的意涵。另一方面,環繞在時間與永恆的不確定性與含混性,如果堅稱神絕對至高無上的主權與人完全的責任(如果不是自由意志的話)必然是在邏輯上不相容的,這種看法顯然是不成熟的。

#### 3. 神的「終極性」的本質

或許最大的含混性來自於神的「終極性」運作的本質與模式。(比較普遍的是稱之為「同步發生」〔concurrence〕;但是這個用詞有時候負載著神人合作的聯想,必須謹慎處理,我就避免使用它。)這就和次要成因的概念有關。有些作者令「次因」(second causes)這個用語有時間上的意義。學院派人士這

樣論證:沒有神,就沒有創造;沒有創造,就沒有受造活物;沒有受造活物,就沒有犯罪;但是沒有任何的罪能歸諸於神,因為最近因造成結果相隨(effectus sequitur causam proximam)。這個論證被一些改教者引用。<sup>18</sup> 然而,造成的結果是準自然神論的圖畫,簡直與聖經的內容是風牛馬不相及。

其他人把「次因」視為一個非時間性的表達;但是即便如此,聽起來神只是一個所有原因中的主因(causa prima inter pares):可能會令人認為,在任何一個行動發生之前,諸次因絕對獨立的合作是必如果須的。<sup>19</sup> 在另一方面,次因的概念也不能就這樣被丟棄,因為這樣所導致的必然模式不是泛神論的,就是機械式的;在前者,神成為因果關係體系的一部分;在後者,神是一個擁有至高無上主權的操縱傀儡者。兩個模式都不符合聖經的證據;因此同步發生或是終極性的概念雖然不能清楚定義,我們還是訴諸於它。這個模糊性是由於我們無能準確地闡述神如何能確定地掌管、而不摧毀祂的受造活物一定程度的自由。

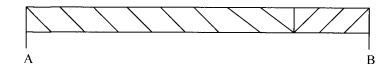
雖然以下的圖示像是漫畫,可能會有助於了解。從 A 到 B 的距離代表要產生一個特定的果效所需要採取的行動。由左上往右下的斜線代表神的作為;由右上往左下的斜線代表人的作為。那麼,我要說:神的終極性比較不像是這個:

<sup>16</sup> 尤其参 P. Helm, 'Divine Foreknowledge and Facts', *Canadian Journal of Philosophy*, Vol. iv (1974), pp. 305-15; 同一著者, 'Timelessness and Foreknowledge', *Mind*, Vol. lxxxiv (1975), pp. 516-27。

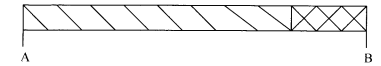
少數人訴求區別時間與永恆的,路易斯(C. S. Lewis, *Mere Christianity* [London, 1955], pp. 144f. = 廖湧祥譯,《基督教信仰正解》/《如此基督教》〔台南:東南亞神學教育協會,1974],127-31=余也魯譯,《返璞歸真》〔香港:海天,1998],133-7)是其中之一,但他也承認這樣的區別並不是符合聖經的看見。

i8 這是個非常普遍的進路。例如, J. R. Lucas 在他的研究中採納了, 'Pelagius and St. Augustine', JTS, Vol. xxii (1971), pp. 73-85。

<sup>19</sup> 例如, Jerome Zanchius, Absolute Predestination (Grand Rapids, repr. 1971), p.76。



#### 而比較像是這樣:



在有位格/超越的神與有限的人之間,有一個不可跨越的本體上的鴻溝,而且這個鴻溝使得想要用類比論證來勾畫神行事的因果關係的模式都歸於失敗。最近羅斯(J. F. Ross)在這方面有深入的探討。<sup>20</sup> 同樣地,加爾文倚靠這個本體上的鴻溝來論證:在人的範疇裡,讓人的意志成為一個行動唯一的原因,這種作法其實是專制的,然而,他也堅持:把相同的原則用在神的身上則是褻瀆。<sup>21</sup>

一些神學家想要對有關終極性做出某中毫不含混的論述,他們所面臨的最大難題是惡的問題。<sup>22</sup> 沒有任何有思想的人想把惡歸諸於神;但是使用因果律的語言時,很難不使之看

起來是在這麼做。然而,在舊約聖經和約翰福音有無數的例子,即使在惡的行動之中仍然把「終極性」歸諸於神,顯出有這樣的意圖;因為就算在人最邪惡的行動之中,人還是無法脫離神至高無上主權的範疇。不過,正如柏寇偉(Berkouwer)指出的:

值得注意的,在這個關聯裡,聖經本身從來沒有以一個理論性的論證,把神的天命與罪相關聯,而總是以神那無法抵擋的大能和我們持續當盡的責任的這種歷史實況來做關聯。……我們無法用一個無所不包的因果律系統,也無法用一個神不斷轉變的理論來解釋歷史的事件序列。聖經給我們看到的是神的作為。23

更進一步,我在之前論證過:神的「終極性」的模式本身有個內在的不對稱性。神站在惡的背後的方式,與祂站在善的背後的方式,並不是完全等同的;因祂應該因善而被讚美,但是卻不因惡而被責怪。沒有看出這個關鍵性的不對稱性,使得羅斯的研究有了瑕疵,我剛才提到過他的作品:他沒有看見恩

365

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Philosophical Theology (Indianapolis, 1969) •

<sup>21</sup> Concerning the Eternal Predestination of God, 前引書, pp. 117f.。

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> 最近有人針對這論證的結構提出概要性的說明,參 M. L. Peterson, 'Christian Theism and the Problem of Evil', *Journal of the Evangelical Theological Society*, Vol. xxi (1978), pp. 35-46。

The Providence of God (Grand Rapids, 1952), pp. 153f.。在這一點上,某種神學性討論的習慣是要區別罪行的元質 (materia) 與元形 (forma):例如 L. Berkhof,前引書,p. 174;還有尤其是 H. Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek (Kampen, 1906-11), Vol. ii, pp. 595ff.。關於這樣區別的人為性,參 G. C. Berkouwer, Providence,前引書,pp. 131ff.。

典使人有所不同。在負面上,神的終極性保證:(1) 連我的罪行也脫離不了神至高無上的主權,還有(2) 我不能有理地把我該受的責怪轉嫁給神。在正面上,神的終極性則更直接一點,所以我必須承認在我所可能行的任何善事的背後都是神的恩典;而神的行事卻保持充分的間接性,以致保留了我真正該負的責任。不論要闡述有多麼困難,就是這樣的模式才最符合聖經的資料。從約翰的觀點(姑且不說是新約聖經的觀點),如果我能在世界誘人的音樂中站立得住,並且至終安全抵達救恩的港口,都是因為耶穌的緣故,但祂之於我,並不像是桅桿與繩索之於尤里西斯(Ulysses),而是好像奧費斯(Orpheus)之於他的水手們一樣。\*

因此,神的「終極性」的奧秘本質就與定義自由選擇權的 問題相關聯。如果神的因果律是直接的並且機械式的,同時相 信神的美善與人的責任就必須被丟棄。然而,事實上,在神掌 管的模式之中,有足夠的未知特性,使我們必然地二者都不能 丟棄。

#### 4. 神的「(眾)旨意」

第四個含混的領域是在於神的旨意的本質。以一兩個例子 可以把問題的核心帶出來。在好幾處都說到神對某些事「後 悔」,例如,創造人(創六 6),祂決定要消滅祂那悖逆、拜金 牛犢的百姓(出三十二 7~14)。同樣地,祂撤回希西家要死的 定旨(王下二十1~6)。也可參:撒母耳記上十五章 11 節;撒 母耳記下二十四章 16 節;約拿書三章 10 節;傳道書二章 13 ~14 箭。在另一方面,神一再地堅稱: 祂,不像人,是不會後 悔的(民二十三 19~20;撒上十五 29;耶四 28;參:詩八十 九 34~35)。還有,在創世記二十二章的記載,神告訴亞伯拉 罕獻上他的兒子;可是隨著敘述的發展,似乎神從來就沒有真 正要他這麼做。還有,聖經描寫神是等候且想要施憐憫的神(賽 三十 18~19, 六十五 2; 何十一 7~9), 祂並不喜悅惡人死亡 (結三十三 11), 祂是極不願懲罰的那一位(哀三 33~36); 可是在其他時候,我們又看到,祂掌管人的心思意念,保守祂 的百姓,並且把列國帶到一個地步,以致祂可以嚴厲地懲罰他 們。

諸如此類的現象促成對於神的「旨意」在神學上的區別。有些區別神顯明的旨意和祂隱藏或隱秘的旨意(參:申二十九29);另一些則區別神規範性的旨意(prescriptive will)和祂限定性的旨意(determinative will);還有一些區別祂許可的旨意(permissive will)和祂命定的旨意(decretive will);又有一些區別祂先行的旨意(antecedent will)和祂後續的旨意(consequent will)。所有這些成對的「旨意」都有嚴重的缺點。舉例來說,雖然神的旨意最大的部分必定還是「隱藏的」(也

編按:尤里西斯為荷馬史詩《奧德賽》(Odyssey)的主角,途經賽稜(Sirens,意即「歌者」)島時,聽見妖魔歌者曼妙歌聲,幸得女神塞職事先警告,他早已吩咐水手用蠟丸塞緊耳朵,用繩索將他牢牢捆在桅杆上,而免於遭害。希臘神話故事中,奧費斯與英雄傑森(Jason)出海覓取金羊毛。每逢水手們精疲力竭、垂頭喪氣時,奧費斯救用七弦琴彈出天籟般的樂曲;經過賽稜島時,則以琴聲使得妖魔昏昏欲睡,驅除水手們腦中雜念。

來自那隱藏、但已經在運作之旨意的啟示,<sup>24</sup> 然而,這個模式不足以對於神的旨意與實況之間的關聯性做全面的解釋,因為在太多的例子裡,隱藏的旨意似乎在嘲笑顯明的旨意。既然隱藏的旨意是始終有效的,它似乎就是神實際的旨意;而顯明的旨意只是比規範稍多一些而已。在那樣的情況下,人對於神實際上的旨意是一無所知的,除了從真正發生的事來看;反過來說地,所發生的一切事都是神真正要它發生的。這個問題與隱藏的神(deus absconditus)和顯明的神(deus revelatus)之間的張力有關。<sup>25</sup>

就是人不得而知的),儘管任何對於那旨意的知識的增加都是

同樣地,許可的旨意和命定的旨意的區別如果套在一位全 知全能者的時候,會顯得極其人為化;因為如果這位神「許可」 罪,這個許可不可能是神不知且不願的,所以祂的「許可」一 定是在知道且願意的情況下的。那麼這個許可和命定有何不 同?

的確,這些「旨意」的任何組合都一定會導致古怪的景況。 舉例而言,雅威預見百姓會走岔路,然後祂會怒火中燒(申三十一 15~22)。這當然暗示不只是隨後而來的忿怒——甚至可 能比較傾向旨意中的忿怒。同樣地,米該雅可以警告王那迫近 的災難,而且也確定王一定不會聽從警告:神已經如此命定。 這就使米該雅處在一個像卡珊德拉那個惹人不快的處境。

同時,我們又不能不對神的這些「旨意」做些區別。在舊約聖經和在第四卷福音書裡(姑且不說其他地方了),有時候都把神描寫為主動尋找人,愛一個失喪的世界,宣告祂期盼他們悔改,諸如此類的。這個神的「旨意」就是祂的性情;倒不一定是祂的定旨。但是,兩者到底如何運作在一位擁有至高無上主權的神身上,是極其難以理解的。

### 5. 神人同形法,神人同感法,和位格性

到目前為止所討論的四方面的含混,每一方面都可以追溯 到聖經把神描述為既超越又有位格的。既然神是超越空間與時間的,而且又享有一切的權柄,對於有限的受造者而言,祂的 本性與作為必然會有某些層面是不可知的,因我們是受限於空間與時間的。但是這位無限之神也被形容為是一位有位格者; <sup>26</sup> 而超越性和位格性被組合在一起的方式,對於有限的有位格

369

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> 聖經中,尤其是舊約聖經中的人物,往往認定神在要來臨的事件 之中帶領雖然帶領的方向只有在事件本身才顯明出來:例如,創 二十四 7~8;出三十二 30~35;撒下五 12;珥二 11~14;摩五 15;拿三 9~10;番二 3;斯四 14;但三 17~18。

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> 有一個雖然扼要但是出色的討論,見 G. C. Berkouwer, *Divine Election*,前引書,pp. 115-30。

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> 尤其是以下這幾位極力為神在舊約聖經中的位格性辯護:C. R. North, *The Old Testament Interpretation of History* (London, 1946), pp. 143ff.; W. Eichrodt, *Theology*,前引書, Vol. i, pp. 206-10; J. Lindblom, *Prophecy*,前引書, pp. 315, 322f.; E. Brunner, *The Christian Doctrine of God*,前引書, pp. 121-3; J. Daane, *The Freedom of God* (Grand Rapids, 1973), pp. 63f., 68,隨處可見。也可參:H. Thielicke, *Gotteslehre und Christologie* (Tübingen, 1973), pp. 123-39 敏銳的分析,特別是 p. 138:「當我們說到神是一個位格時,我們並不是指神人同形法的涵義。恰恰相反:我們說到人

者而言是晦澀難解的。當我們強調神的至高無上的主權和超越性時,顯然沒有任何事能夠在祂的旨意之外發生。當神被描繪為與人交往時,就已經預設了祂的位格性。無疑地,關於神的位格性的許多語言都是神人同形法的語言,就這麼單純,簡單;但是,把所有的神人同形法都貶低,掃到陳舊觀念的畚箕裡去,這樣的做法會去除神的位格性。其結果可能會讓自然神論者滿意;但是我們所看到的就不是聖經中的神了。<sup>27</sup> 把超越者和有位格者組合在同一位(神)身上,這就是所有型式的一神論會面臨之主權一責任張力的中心,尤其是在聖經中。

就如我們在處理主權一責任張力的問題時,可能以一種簡化主義式的方式,來限制神的至高無上的主權和超越性,同時將人意志上的自由放大,我們也照樣可能以另一種簡化主義的方式處理這個問題,不成比例地放大神的超越性,卻犧牲神的位格性。有兩種常見的方式這樣做。第一種是長久以來的做法:就是訴諸於一般相信的神的無情感性(impassibility)。早期教父為此辯護,將之納入基督教傳統的主流,並且成為各種

是一個位格時,我們乃是指人神同形法 (theomorphic)的涵義。」關於用來討論神的位格性的模式,以及在教會歷史中這方面的辯論,參 H. C. Wolf, 'An Introduction to the Idea of God as Person', *Journal of Bible and Religion*, Vol. xxxii (1964), pp. 26-33。

信仰告白裡的教條,<sup>28</sup> 然而,神的無情感性的教義卻是建基於一個武斷的主張,即聖經中所有與之相反的證據(例如,耶三十一20;何十一8)都只不過是神人同感法而已。

但是,這個武斷的主張有甚麼根據可以如此斷定呢?分析 到最後,我們不得不處理某些希臘形上學思想要素的影響,這 些要素堅持感情是危險的,靠不住的,而且經常是邪惡的。理 性必須與感情對立;而易受傷就是軟弱的跡象。我們可以追溯 這條線,從亞里斯多德(Aristotle)的「不動的動者」(unmoved mover),經過柏拉圖(Plato)和新柏拉圖的作品,到斯多亞派 (Stoics)。結論必然是:「神是有感知的,全能的,慈悲的, 不動情的;因為有這些性質比沒有這些性質要好 (如安瑟倫, 《論證集》[Anselm, Proslogium]第六章)。29 然而,就算我 們說聖經中有神人同感法,卻不能說因為它遍見於聖經之中所 以神是不動情的。我們不但要問這個神人同感法代表的意義為 何,也要觀察聖經在這方面的要旨是甚麼,就是,神在與祂的 受浩者之間的關係裡既是理性的也是有感情的。這些反思的結 果使我發現,在許多的情況之中,非常難以決定一個看起來是 神人同感法的到底是否真的是如此;而我擔心簡化主義,就算 乍看之下它似乎能夠緩和主權一責任的張力。<sup>30</sup>

W. Vischer, 'Words and the Word: the Anthropomorphisms of the Biblical Revelation', *Interpretation*, Vol. iii (1949), pp. 1ff.; E. M. Yamauchi, 'Anthropomorphism in Hellenism and in Judaism', *Bibliotheca Sacra*, Vol. cxxvii (1970), pp. 220-22 °

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> 例如,在〈三十九條信綱〉(Thirty-Nine Articles)的第一條;〈威斯敏斯特信條〉(Westminster Confession of Faith), ii.1。

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> 關於神的不動情性這整個問題,我要謝謝芬柏格(Paul D. Feinberg)博士有啟發性的討論,他還給我看他一篇論文的初稿, 但願那篇論文不久會出版。

<sup>30</sup> 與神人同形法和神人同感法有關的問題,極佳的討論可參:G.D.

訴諸於神的超越性的第二種簡化主義是最近的發展。那就是卡爾·巴特對於揀選的處理。或許巴特在這個領域比起在其他領域更具影響力。<sup>31</sup> 他的論證的核心就在於他對以弗所書一章 4節的解釋:神在創造世界以先在基督裡揀選了我們。因為基督既是神又是人,祂同時是揀選的主詞和受詞。這樣,在神的那一方,揀選就是自我揀選,解釋為自我決定。神已經為人選擇了:所有的人都在基督裡被揀選,因此極大的議題都取決於他們的相信。這個的意思若不是絕對普救論,就是不情願承認有些人被排除在外。但是巴特在神學上的精心傑作(tour de force)是經不起詳細檢視的。一開始,根本沒有清楚地說以弗所書一章 4節的「我們」是指所有的人:畢竟,這封書信是寫給「聖徒,就是在基督耶穌裡有忠心的人」(一1),不是給整個世界(也可參:二3起,四7、17)。巴特認為:在審判之外、之上有一個審判,是基督接受所有不在基督裡的個人的審判;

Kaufman, An Essay on Theological Method (Missoula, 1975),隨處 可見,尤其是 52 頁,67 頁。

多:他的 Church Dogmatics (Edinburgh, 1957), Vol. ii/2, pp. 3-506。較為扼要解析巴特的思想,除了其他著作之外,尤其參P. Maury, 'Predestination', Predestination and Other Papers (London, 1960), pp. 19-71; T. H. L. Parker, 'Predestination', A Dictionary of Christian Theology (London, 1969), pp. 264-72; J. K. S. Reid 在他為加爾文的 Concerning the Eternal Predestination of God,前引書,一個新譯本撰寫的導論裡(尤其是 40-44頁); C. Gunton, 'Karl Barth's Doctrine of Election as Part of His Doctrine of God', JTS, Vol. xxv (1974), pp. 381-92; M. Barth, Ephesians (New York, 1974), Vol. i, pp. 105-9。

但新約聖經對於審判的看法,卻不只是這樣。還有,保羅和約翰都(在這個議題上,還有其他新約聖經作者)論到個人蒙揀選以致得救(例如,約十七9;徒十三48;羅九章;西一26~27)。這樣「在基督裡」的揀選(弗一4)並不影響揀選的個別性。還有人提出其他的批判。<sup>32</sup>

然而,在拒絕神的不動情性的教義和巴特對揀選的理解之後,我們還是必須承認:神至高無上的主權與人的責任之間的張力,大部分的構成要素都可以進一步追溯至另一股張力,就是神的全權/超越性和祂的位格性/回應之間的張力。

#### 6. 經歷與理論

我們已經看到,聖經中的人物面對主權一責任張力時,從不將之視為抽象的神學難題;但是,一些人面對個人痛苦與困惑的困境時,卻在經歷中深刻地意識到它(例如,哈巴谷;亞薩〔詩七十三篇〕;約伯;傳道者)。這就是馬若迪(G. I. Mavrodes)所謂的「認識性的兩難」(epistemic dilemma)。33 設想命題中任何一組 S。S 若不是一致的,就是不一致的。如若不然,就不可能有「解答」;但是如果 S 是一致的,就沒有必要有解答。最想要做的就是表明在 S 中沒有任何東西使它成為不一致。但是,把一個 R 附在 S 上是可能的,而 R 卻指出 S

進一步的批判,參 K. Standahl, 'The Called and the Chosen. An Essay on Election', *The Root of the Vine* (London, 1953), pp. 67ff.; G. C. Berkouwer, *Divine Election*,前引書,pp. 154-62; C. Brown, *Karl Barth and the Christian Message* (London, 1967), pp. 134-9。

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Belief in God (New York, 1970), pp. 97ff. •

是不一致的。假設有個人相信 S,也相信 R。他就面對一個「認識性的兩難」,為了使他安心,他必須確定 S 是一致的,並且放棄相信 R;或者發現 R 是真實的 (因此 S 是不一致的),並且不再相信 S 是一個一致的系統(或者至少放棄相信 S 裡面那些使 S 不一致的要素)。在這個研究裡,S 包括關於惡、人的責任、還有關於神和祂的良善與絕對至高無上的主權這些命題。顯然地,當一個人相信 S 時(不論 S 是否一致)就沒有「認識性兩難」;他也必須相信 R。兩難的情形只會發生在當他面對的處境使他懷疑 S 的要素時。這樣,認識性的兩難是因人而異的。它本身對於 S 中的命題是真是假不置一詞。從這個角度就很清楚看見,為甚麼只有一些聖經作者努力探討惡的問題、或是神的主權與人的責任之間張力的問題,而為甚麼他們的掙扎是源自於個人的極度痛苦。

約伯的例子特別有啟發性。約伯和他的朋友們同樣強調神是全能且完全美善的;但是這整卷書的信息是他們觀念中的神不夠偉大。神行事之道深不可測;祂的知識是無限的;祂的能力大有功效;誰能告訴祂說祂錯了?甚麼樣的人傲慢到可以藉無知的言語否定神的天命?(參:伯二十六 14,三十七 5、15、23,三十六 22~26,三十八 2,四十 8~10,四十一 10~11;等等)。不可能有簡單的解答,因為人憑著有限的知識無法判斷神的治理。人的平安必須來自認識並且信靠這位神。<sup>34</sup>

「重要的是,約伯最後的吶喊不是『我理解了!』而是『我悔 改了。』」<sup>35</sup>

就著事實而言,神的「超越性」(所以還有祂的「不可知性」,除了祂選擇要啟示的以外)在舊約聖經中(申十10起; 王上八12;賽四十25~28,五十五8~9;詩七十七19,九十二4~5,九十七2;等等)逐漸浮現,其實還比祂的遍在性(immance)要多得多。<sup>36</sup> 在新約聖經中也預設了同樣的觀點。因為是這位超越的神在指引人的腳步,人如何能透知他自己的路(箴二十24;參:三16,十六1~4;耶十23;伯三十八2,四十二3)?

不論聖經作者對於神義論的問題還提出甚麼樣的答案,我們都可以清楚地看見:神的超越性扮演了最顯眼的角色,是最佳的「解答」。由此來看,嚴格地說,聖經中並沒有終極的神義論:沒有意圖要從人的觀察、角度、和推理為起點,來為神平反。神義論使神的大能與良善成了人類理性的推論;而這是

多 A. S. Peake, *The Problem of Suffering in the Old Testament* (London, 1904), p. 102。Th. C. Vriezen, *Outline*,前引書,pp.316f. 作了出色的討論。一些略過神的講論、只想從前言(苦難試驗忠

心,一6~12) 或後記(以正確態度受苦具有救贖性,四十二10) 中去尋找約伯受苦的解答,經常忽略這一點,參 J. Bowker, *Problems of Suffering in Religions of the World* (Cambridge, 1975), pp. 19f.。

F. D. Kidner, 'Wisdom Literature', 前引書, p. 125。

多 J. Abelson, *The Immanence of God*,前引書,p. 52。而 R. Otto, *The Idea of the Holy* (Oxford, 1929)=奧托著,成窮、周邦憲譯,《論神聖》(四川人民出版社,1995)相當錯誤地強調神的超越性, 把它關聯於非合理性。然後,他就草草地把揀選與預定歸為全然倚靠神的超越性的神聖經驗(pp. 116f.)。

聖經作者們所不允許的。他們最接近神義論的進路,就是承認 他們無能透知神的許多面向;甚至連人能知道這個神的「不可 知性」都是惟獨由啟示而來的。這樣就擊打人的驕傲,界定他 知識的範圍,並且以信心的「解答」為唯一的「解答」。

對於我們這些必死之人而言,這個主權一責任的張力並沒有合理的、邏輯上的「解答」:從前面的探討應該很清楚,不可能有乾淨俐落、完整的調和。但是在另一方面,也很困難理解為甚麼邏輯的不一致性會成為必然,<sup>37</sup> 尤其是有那麼多含混不清的參數和那麼多未知的資料。這整個張力依然困擾著我們;但是這個困擾是:我們只擁有拼圖中隨意挑選的幾塊,而還需要幾千塊才能把所設計的圖拼成。<sup>38</sup>

那麼,應該如何描述這個張力的特性呢?巴瑞特在一篇有 待發展的文章〈聖約翰的辯證神學〉(The Dialectical Theology of St. John)裡,<sup>39</sup> 把基督論的張力與救恩論上預定的問題調 和到「辯證神學」的範疇裡去。只要這個用詞的意思是:本福 音書的作者依序從不同的角度檢視這個張力,而不是企圖得到 一個全面推理的合論,這是有助於這個探討的。不過,因為對 於有些讀者而言,這個用詞可能與(邏輯上的)不合理性有關, 它可能會有誤導作用。還有,巴瑞特提出的其他「辯證神學」 的例子完全沒有相同的特性。它們包括(特別是約翰福音第六 章):(1)信心是眼見,也不是眼見;(2)信心是工作,也不是 工作;(3)舊約聖經是必須研究的,也不是用來研究的。但是, 這些辯證式的聲明,每一個都可以拆開來構成一個整體合理並 且協調的闡述,而對於神至高無上的主權與人的責任的問題, 這似乎是不可能的。因此,最好的辦法似乎就是退到使用一個 模糊的表達用語「張力神學」。

客觀正當性的前提得到的結論之間的邏輯矛盾」(如 *DPP*, Vol. i, p.56;還有 D. E. Runes, ed., *Dictionary of Philosophy* [Totowa, N.J., 1966], p. 14; *OED*,在該詞條下)。依這個意思,這個詞被 Th. C. Vriezen, *Outline*,前引書,pp. 87f.應用在包括主權—責任張力在內的各種神學張力上(荷蘭文 'antinomiën')。其他的作者採用這個詞修正過的定義,以致它是指兩個真確的原則或結論之間一個明顯的矛盾:如 J. I. Packer, *Evangelism and the Sovereignty of God* (London, 1961), pp. 18ff.; H. Dunelm, *ISBE*, Vol. ii, p. 926。因為這個含混性,我在本書避免使用這個詞。

多:C. D. D. Moule, 'The Influence of Circumstances on the Use of Eschatological Terms', *JTS*, Vol. xv (1964), pp. 5f.:「神的目的是如此宏大,人的心只能勾畫出其中的一些清單,作為論題(thesis)和反論(antithesis),但是在此生永不可能得到合論(synthesis);結果,我們如果發現有一位思想者在他同一時期的發展中使用對立的闡述,就不覺意外了。」同樣的,參 J. I. Packer, 'What Did the Cross Achieve?', *Tyndale Bulletin*, Vol. xxv (1974), pp. 35f.:「抗衡自然神學的方法就是:要記得它所用的簡化主義的方法,該方法把人當成神要遵守的標準;要強調,根據聖經,創造主和祂的作為就算已經啟示出來,對我們還必然是神祕的(提出這點,是『超自然』一詞在神學中發揮的適當作用);還有要記住,在理性之上的不一定是與理性相違背的。」

<sup>「</sup>二律背反」(antinomy)一詞被用在主權—責任張力上,並非不常見的。可惜的是,這個詞是模糊不清的。跟隨康德用法的發展, 它通常被定義為一個「在兩個已被接受的原則之間、或從有相等

New Testament Essays (London, 1972), pp. 49-69 •

這個結論並不是說獨一神論所有的表達方式都是以完全相同的方式處理這個張力。不但可能會凸顯不同的重點(就像拼圖裡不同的部分),個別的作者也可能為了特定的目的而使用一個主題,或一個特定的模式(例如,「窯匠與陶土」)。就是因為這個緣故,我們才會在上一章花了那麼大的篇幅各種神學主題的功能。神擁有至高無上的主權:從這裡會得到甚麼樣的結論?人是機械人?神以相同的方式站在罪以及惡的背後?在甚麼處境下神至高無上的主權會發揮安慰、或是令人謙卑的功能?人是有責任的:但這表示他們自由到一個地步,以致神要隨他們而改變嗎?問這些問題,並且回答它們,並不構成尋找主權一責任張力的「解答」的意圖,乃是要盡可能明確地得到神學結論的部分努力。

要看出從一段特定文本浮現出的張力的特性,必須審視在那段文本之中整個的張力,而不是只是看它的某些部分而已,就像揀選的問題。除此之外,還必須觀察這個張力的某些個別面向在該文本的神學之中有何功用。第四卷福音書將人的責任最大化,而同時撇棄功德神學。它將神在救恩歷史與揀選之至高無上的主權最大化,同時命令人要相信。它描述耶穌是神的預定和人在神之下的自由結合在一起的最終彰顯,而不是將二者對立起來。

# 歷史的和實行的見解

二十個世紀以來的基督信仰之中,可能沒有任何一個教 義,像神的主權與人的責任這個教義這樣一貫地被辯論。這個 辯論自從宗教改革以來逐漸熱烈起來。有些辯證有點流於無知 的謾罵;但是有不少則是頗有見地的,而因為語言的障礙,對於不通曉教會拉丁文的人就無法取得。<sup>40</sup> 就算要開始評論這些豐富的資產,也會立刻使本書的篇幅加倍。然而,除了標準的哲學與神學的辭典和百科全書中的論述之外,還有一些零散的歷史性研究值得好好研讀。<sup>41</sup> 此外,對於這些辯論有重要影響的神學家們的傳記,也可為好追根究柢的讀者們提供許多有幫助的資料。我不能不提到最近的兩位:達里摩的《懷特腓德傳》(A. Dallimore, *George Whitefield*),以及班哥斯的《亞米念傳》(C. Bangs, *Arminius*)。

對我而言,大部分(雖然不是所有的)辯論似乎都可以分析為具有簡化主義的傾向。我已經以很長的篇幅論證過,公平處理聖經資料的結果會使主權一責任張力在我們手中不得安寧。如果有人不同意這個結論,而想要尋求這個問題的最終解答,我們在這個辯論中的共同點是少而又少。舉例來說,假設我的對手強調神至高無上的主權到一個地步,他從支持這個重要真理的所有經文和論證來建構他的神學體系,那麼他已經過

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> 例如,傅伊丟思(Voetius,編按:1589-1676,荷蘭改革宗神學家)、 特里敦(Turretin,編按:1623-87,瑞士改革宗神學家),和其他 許多人的大部分著作。

特別是,參 H. D. McDonald, 'The Changing Emphasis in the Doctrine of Providence', Vox Evangelica, Vol. iii (1964), pp. 58-75; 現在還有其他書,特別是 G. Kraus, Vorherbestimmung: Traditionelle Predestinationslehre im Licht gegenwärtiger Theologie (Freiburg, 1977),他批判式地評估奧古斯丁、阿奎那、路德、加爾文、和巴特的立場,然後傾向於一個修正後的巴特式立場。

濾掉那些能質疑他的神學體系的證據了。我的立即回應就是: 在方法論上,他的程序和一個人從那些似乎支持某種形式的人 的自由的經文與理論來建構其神學體系並無差別,後者會把揀 選和預定的經文過濾掉,除非他能重新定義這些經文,安全地 減低其張力。這個遊戲的名字叫做簡化主義。

事實上,簡化主義其實是行不通的。就算我們不管它是選擇性地處理證據這個事實,簡化主義從來就沒有解決或是消除主權一責任張力,它只不過是改變這個張力的面貌而已。舉例而言,比較接受亞米念主義的信徒傾向於主張:人在決定成為基督徒這一點上有個自由意志(也就是,包括行相反之事的絕對能力)。42 但是我幾乎沒有看到這種信徒處理更大的問題,

就是神和每個人每天所做的無數個決定之間的關係。如果神以某種意義而言掌控這些決定,為甚麼成為基督徒這樣的決定不在其列?如果祂沒有掌控,那麼祂至高無上的主權掌控歷史到底是甚麼意思?或是我們必須讓神退居為一位下棋高手?就算是那樣的情況,如果我們承認神是全能和全知的,還是很難看出神的許可去玩這棋局與神的命定差別何在。換句話說,一神論者是不可能規避這個主權一責任張力的,除非我們遠離聖經的資料到一個地步,以致神的輪廓、或是人的輪廓與從聖經文本本身總結出的肖像幾乎沒有相似之處。你若告訴我說:我所提出關於主權一責任張力的表述仍然含有一些沒有解決的張力,並不能回答我的質問。當然還有未解之處。但是要糾正我,你不能宣告已經解決了所有的張力,因為這種幻象是很容易露底的。反之,如果你想要說服我,去相信你在這個議題上的神學基本上比我的神學更符合基督信仰,你必須讓我看見:你對這個張力的處理比我的更符合聖經的資料。

根據本書研究的文獻,我們務必要知道:這個張力的形式,(例如)從死海古卷到《猶滴傳》,或是從約瑟夫到天啟文學,或是從拉比們到約翰,經過極大的演變。但是這個張力從未獲得解決,讓我們可以說神有至高無上的主權與人有責任,但是張力不存在。

在歷史的辯論中,有一種更為精巧的辯證形式,是出於擔 心從另一個人的立場得到的推論會危及自己的立場。舉例來

更精確的聲明是可能的。有些人自稱是亞米念立場,但不會說人有自由意志的意思是他完全靠他自己能夠做決定歸信基督。他會說,除非神的恩典促使他做正確的選擇,他會像所有的其他人一樣選擇拒絕基督。不過,這些「亞米念主義者」會接著說:這個神的恩典運行在所有的人裡面;因此,當一個人選擇善的時候,他不能說他是不靠神的恩典做的。然而,他們會說:人保有絕對的自由,可以拒絕這個普世恩典的呼喚。這個神學觀點可以追溯到約翰·衛斯理(John Wesley)自己,使批評者不稱他為一個亞米念主義者,而稱他為一個不一致的加爾文主義者;參 I. W. Reist, 'John Wesley and George Whitefield:A Study in the Integrity of Two Theologians of Grace', Evangelical Quarterly, Vol. xlvii (1975), pp. 26-40。撇開一些修飾詞不說,我們還是可以很清楚地看見,就算這所謂的「不一致的加爾文主義」,仍然涉及一個人的自由的概念,包括了有能力去行相反之事。一個人選擇歸信基督,和一個人選擇拒絕基督,二者之間終極的區別不在於神的揀

182

說,一個講道者會鼓勵他的會眾相信、悔改、選擇一一而他所做的只不過是聖經藉著例子和教訓所要求的。一個有強烈加爾文主義信念的信徒可能會擔心,這樣的勸勉會鼓勵人認為,他們擁有能行相反之事的能力,這樣就會限制了神,所以他會反對這種勸勉的神學合法性。相反的,一個亞米念主義者(更不要說一個伯拉糾主義者〔Pelagian〕或是半伯拉糾主義者〕聽見一位講道者堅持神在救恩中揀選行動的首要性,可能會下結論說:這樣的教義一定會讓這個講道者不去傳福音。但歷史顯明這樣的評估是錯謬的。

換言之,很關鍵的是要認識到:這個主權一責任張力兩邊的運作,都有可能會濫用其立場,以致不合法地排除真理的其他面向;某段經文中所訴求的這個張力的特定面向經常源自於作者正在面對的情況;出於教牧性的動機想要解決這個張力,可能只會扭曲聖經在處理這個張力時所保留的平衡。

在任何教義中要維持聖經中的平衡是困難的;而或許在此 更為困難。我想起在我的藏書裡有兩本小冊子。每一本的名稱 都是《我為甚麼成為基督徒》(Why I Am a Christian)。第一本 根據神滿有恩慈的、至高無上的主權提供答案;但是完全沒有 傳福音的訴求。另外一本提出一大堆標準理由:基督的位格, 應驗的預言,個人在罪得赦免上的經歷,復活的證據,諸如此 類的;但是它把自由意志絕對化,並且把神排除在重要的決定 之外。第一本書令人惋惜之處在於:為了提供真正終極性的理 由,它似乎是在說不需要、或甚至不容許作進一步的護教。第 二本書令人惋惜之處在於:它把它的答案當成是終極性的,因 此造成了對神的限制。新約聖經中反映出的傳福音方式不允許 我們採取這兩種進路。

我的論點是:任何基督徒領袖處理神至高無上的主權與人的責任這個張力的方式,會影響他大部分的神學理解、傳福音的做法、還有牧會的方法。這並不是說這個張力本身是有決定性的,更不是說真誠敬虔的人只有在一個教會、或是神學傳統陣營裡才找得到。然而,主權一責任張力必然會影響個人的視野。更要緊的是,地方教會、或是一些較大的特定團體(像是一個宗派或是一個宗派的一支),深深受到他們對主權一責任張力的看法影響,這些看法是在其界限內所深信並且弘揚(明顯的或是暗示的)的。若要舉出明確的例子,將會構成很長的一章,有時候痛苦,有時候幽默。但是,基督徒若能沉痛地進行這樣的反省,將會對教會產生益處,那麼筆者仔細撰寫本書也就得到回報了。當我停筆的時候,或許某位有神學心思的教會歷史學者會提筆吧!



# 卡森

D. A. Carson, Ph.D., University of Cambridge

卡森乃世界知名的新約聖經學者,現為三一福音神學院的新約研究教授(research professor of New Testament at Trinity Evangelical Divinity School in Deerfield,Illinois),於1978年普身該院教授團之前,當於加拿大與英國從事多年的教牧工作,亦管於溫哥華西北浸信會神學院任教並擔任教務長。他的著作及編著的書超過四十五本,許多跨已由美國麥種傳道會翻譯成中文出版,除本書外,尚有《約翰福音註釋》、《認識新興教會》、與一套七本的「卡森解經講道系列」:《主耶穌與神的國度》、《當主耶穌面對世界》、《主耶穌與神的國友》、《保羅的稿告》、《聖靈的大能》、《成功或成熟》、《十架與事奉》。